

٠

«Y»

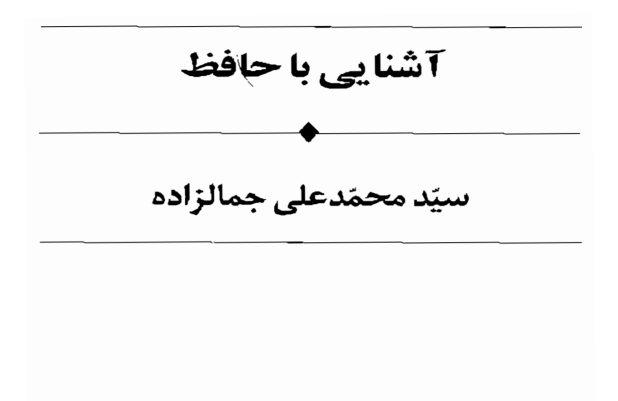
•



جمال زاده، محمدعلی ۱۲۷۰ – ۱۳۷۶ آشنایی با حافظ / محمدعلی جمال زاده؛ به کوشن علی دهباشی. \_ تهران: مخن، ۱۳۷۹. ۲۱۴ ص. \_ (مجموعه آثار جمال زاده ۷). ۱۶ تهرستویسی براسامی اط قهرستویسی براسامی اط مرع. به انگلیسی: ۵۰. مرع. به انگلیسی: ۲۰. حافظ، شمسی الدین محمد، ـ ۲۹۲ ق. \_ - نقد و تفسیر. ۲. جمالزاده محمدعلی، ۱۲۷۰ – ۱۳۷۶ و ۲۰. حافظ، شمسی الدین محمد، ـ ۲۹۲ ق. \_ - نقد و تفسیر. ۲. جمالزاده محمدعلی، ۱۲۷۰ – ۱۳۷۶ و ۲۰. حافظ، شمسی الدین محمد، ـ ۲۹۲ ق. \_ - نقد و تفسیر. ۲. جمالزاده محمدعلی، ۱۲۷۰ – ۱۳۷۶ و ۲۰. حافظ، شمسی الدین محمد، ـ ۲۹۲ ق. \_ - نقد و تفسیر. ۲. جمالزاده محمدعلی، ۱۲۷۰ – ۱۳۷۶ و ۲۰. حافظ، شمسی الدین محمد، ـ ۲۹۲ ق. \_ - نقد و تفسیر. ۲. جمالزاده محمدعلی، ۱۲۷۰ – ۱۳۷۶ و ۲۰۰ مرگذشتنامه و کتابشناسی. الف. دهباشی، علی، ۱۳۲۷ – ، گردآورنده. ب. عنوان. ۲۰ مرگذشتنامه و کتابشناسی. الف. دهباشی، علی، ۱۳۲۷ – ، گردآورنده. ب. عنوان. ۲۰ مرگذشتنامه و کتابشناسی. الف. دهباشی، علی، ۱۳۲۷ – ، گردآورنده. ب. عنوان. ۲۰ مرگذشتنامه و کتابشناسی. الف. دهباشی، علی، ۱۳۲۷ – ، گردآورنده. ب. عنوان. ۲۰ مرکز محمدعلی، ۱۳۷۹ – ۲۰ مربال ما ۸ ۲۰ مرکز می ایزان محمد – ۲۹۰ مربال ما ۸ 1

N. 14

# آشنایی با حافظ





شابک ۹ ـ ۵۰ ـ ISBN 964 - 6961 - 50 - 6. ۹۶۴ \_ ۶۹۶۱ ... ۵۰ \_ ۹

### یادداشت هیأت امنا

نویسندهٔ شهیر ایران سید محمدعلی جمالزاده طبق موافقت نامه ای کمه در تاریخ ۲۲ مهرماه ۱۳۵۵ با دانشگاه تهران به امضاء رسانید تمام حقوق ناشی از چاپ آثار خود راکه تاکنون نزدیک به پنجاه جلدکتاب و رسالات و مقالات متعدد است به دانشگاه تهران واگذار کرده تا طبق بند آن موافقت نامه که عیناً در اینجا نقل می شود به مصرف برسد:

الف: یک تلث آن (درآمد) به مصرف خرید کتابهای مفید برسد و با مجموعهٔ کتابهای اهدایی اینجانب به دانشگاه تهران در اختیار کتابخانهٔ مرکزی و مرکز اسناد دانشگاه تهران قرار گیرد. اختیار و انتخاب این کتابها با تصویب هیأت امنایی خواهد بود که ترتیب تشکیل آن در مادهٔ ۱۵ این مقاوله نامه مقرر میگردد.

ب: یک ثلث دیگر عایدات به دانشجویان ایرانی علاقهمند و مستحق و بی بضاعتی تعلق خواهد گرفت که به تحقیقات ادبی و تاریخی مشخول خواهند بود «خواه در ایران و یا در خارج از ایران» به تشخیص هیأت امناء و با عنوان «بورس تحصیلی» یا اعانهٔ تحصیلی جمالزاده.

ج: یک ثلث دیگر به یک مؤسسهٔ خیریه از قبیل یتیمخانه و یا خانهٔ مساکین سالخورده داده خواهد شد، به شرط آنکه آن در شهر اصفهان که زادگاه جمالزاده است واقع باشد، به تشخیص و ترتیبی که هیأت امناء اختیار خواهند فرمود.

همچنین آن مرحوم کتابخانهٔ خود را به کتابخانهٔ مرکزی و مرکز اسناد دانشگاه تهران بخشید و کلیهٔ سهام شرکت سیمان را که مالک بود برای کارهای خیر خود به دانشگاه تهران واگذار فرمود.

این هیأت با انتخاب ایرج افشار (از جانب مرحوم جمالزاده) و دکتر علی اکبر سیاسی (از جانب دانشگاه تهران) و دکتر محمد ابراهیم باستانی پاریزی (از جانب این دو) تشکیل شد و اقدام به چاپ کتابهای: یکی بود و یکی نبود - دارالمجانین - صحرای محشر - آسمان و ریسمان (توسط کانون معرفت) و کهنه و نو - هفت کشور - جنگ ترکمن - قنبر علی و قصههای کوتاه برای بچههای ریش دار (توسط انتشار جاویدان) کرد.

با درگذشت مرحوم دکتر علیاکبر سیاسی دانشگاه تهران آقای دکتر جواد شیخالاسلامی استاد دانشکدهٔ حقوق و علوم سیاسی را به عضویت هیأت امناء برگزید. درین دوره کتابهای تاریخ روابط روس و ایران و گنج شایگان در سلسلهٔ انتشارات موقوفات دکتر محمود افشار تجدید چاپ شد.

اینک مؤسسهٔ انتشارات سخن تجدید چاپ کتابهایی از آن نویسندهٔ فقید را برعهده گرفته است که به تدریج به چاپ خواهـد رسـید و در دسـترس دوستداران قرار میگیرد.

جون چاپهای پیشین نوشتههای مرحوم جمالزادهدر سنوات مختلف با حروف چینی های متنوع و رسمالخطهای مرسوم آن دوره ها انتشار یافته است و ضرورت می بود که همه کتابها در مجموعهٔ کنونی به رسمالخط یکنواخت منتشر شود و ترتیب چاپ و صفحه آرایی به سلیقهٔ امروزیان باشد. زحمت این مراتب و مراحل به آقای علی دهباشی واگذار شده است.

برای اطلاع بیشتر نسبت به بخششهای دیگر مرحوم جمالزادهبه گفتار ضمیمهٔ این کتاب مراجعه شود.

هیأت امناء: جواد شیخالاسلامی \_محمدابراهیم باستانی پاریزی \_ایرج افشار.

\* یکی بود و یکی نبود \_ قلتشن دیوان \_ تلخ و شیرین \_ قصهٔ ما به سر رسید \_ دارالمجانین \_ تصویر زن در فرهنگ ایرانی \_ خلقیات ما ایرانیان \_ هفت کشور \_ غیر از خدا هیچکس نبود \_ صندوقچهٔ اسرار \_ کهنه و نو \_ قنبرعلی \_ کشکول جمالی \_ قصههای کوتاه برای بچههای ریشدار \_ اسمان و ریسمان \_ هفت قصه \_ شاهکار \_ اشنایی با حافظ \_ فرهنگ لغات عامیانه \_ قصهنویسی \_ نقد ادبی \_ برگزیدهٔ آثار و خاطرات جمالزاده.

### یادداشت ناشر

سیّد محمّدعلی جمالزاده را پایه گذار داستاننویسی جدید فارسی و ندا دهندهٔ تجدید حیات نثر فارسی شمردهاند. عموم کسانی که دربارهٔ نثر فارسی معاصر و داستاننویسی جدید فارسی بحث کردهاند جمالزاده را پیشرو این طریق شمرده و از سهم بزرگ او در این کاریاد نمودهاند.

تأثیری که یکی بود و یکی نبود در نثر و داستان نویسی فارسی به جا نهاد، نام جمال زاده را همیشه زنده و پایدار خواهد داشت و اگر در دیباچهٔ آن کتاب ابراز امیدواری کرده است که صدای وی «مانند بانگِ خروس سحری کاروان خواب آلود [ادبیات] را بیدار سازد.» این امیدواری تا حد زیادی در نویسندگی فارسی به حصول پیوسته است.

انتشارات سخن در ادامهٔ فعّالیّتهای خود بعد از چاپ مجموعه های «از میراث ادب فارسی» و «شعر معاصر ایران» که هر کدام بخش مهمّی از ادبیات ایران را دربرمی گیرد طرح چاپ مجموعهٔ آثار سیّد محمّدعلی جمالزاده را در دستور کار قرار داده است که با عنایت و موافقت هیأت امناء: آقایان دکتر جواد شیخ الاسلامی \_ دکتر محمّدابراهیم باستانی پاریزی و ایرج افشار این مجموعه انتشار خواهد یافت.

ویرایش و سرپرستی مراحل آمادهسازی مجموعهٔ آثار جمالزاده یا همکار ما، آقای علی دهباشی است که سالهاست با جمالزاده و آثار او آشنایی دارد.

در چاپ انتشارات سخن از آثار سیّد محمّدعلی جمالزاده نکاتی مانند: رسم الخط، املای کلمات و علایم نقطه گذاری تا آنجا که به اصالت متن و شیوهٔ نگارش جمالزاده صدمه ای وارد نیاید، یکدست شده است. امیدواریم سرانجام بتوانیم یک دورهٔ کامل و منقّح از آثار این نویسندهٔ بزرگ را دراختیار دوستداران ادب فارسی قرار دهیم.

على اصغر علمي

فهرست

| ۱۳  |   |   |   | • | • | • |   | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • | • | • | • | • | • | • |   |   | 4 | • | • | • | • | • • | •   |     | • • |   | -        | -   | -  | ار  | <u>-</u> è | ٤   | J        | <u>م</u> | L)<br>W |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|-----|-----|-----|---|----------|-----|----|-----|------------|-----|----------|----------|---------|
| ۱۷  | • |   | • | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • |   | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |   |   | • | • | - | - | • |     | • • |     |     |   | •        | • • | ل  | وّا | 1          | جهٔ | ŗļ       | يد       | د       |
| ۱٩  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |     |   |          |     |    |     |            |     |          |          |         |
| ۲١  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |     |   |          |     |    |     |            |     |          |          |         |
| 22  | • | • | • | • | • | - | • |   |   |   | - |   |   |   | • | • | • |   |   | - | - | • |   |   |   | • |   |   |   |   | • | • | • | • | • • | • • | • • |     |   | <u>۔</u> | ار  | Ļ  | أب  | ت          |     | <u>ب</u> | هر       | ف       |
| 41  | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |   |   |   | • |   | • | • | • | • | - | - | - |   | • | • | • | • |   |   | • |   |   | • | • |     |     |     | •   |   | -        | •   | •  | 5   | و•         | 3   | 4        | ب        | ل       |
| ۷۵  | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • |   |   |   |   | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • • | •   | • • | •   | • | -        |     | •  | ٢   | و          | نى  | ب        | Ļ        | يا      |
| ۸١  | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |   |   |   |   | • | • | • | • | • | - | • | - |   | • | • | • |   |   |   |   | • |   |   | • |     | • • |     | •   | • | -        |     | ſ. | ار  | ł          | 3   | 4        | ب        | Ļ       |
| ٨۵  | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |   |   |   |   | • | • | • | • | • | • | • | • | • |   | • |   |   |   | • | - | - | • | - |   |     |     |     | •   |   | -        |     | •  | ┝┷  | نج         | ų   | Ľ        | ڔ        | با      |
| ۱۰' | V | • | • | • | • | • | • | • | • |   |   |   |   | • | • |   |   |   |   | • | • | • | • | • |   | - | - | • | - |   |   | • | • | • |     |     | -   | •   | - |          |     | '  | •   | Å          | ث   | <u>ر</u> | ر        | با      |
| ۱١  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |     |   |          |     |    | -   |            |     |          |          |         |

۔ آشنایی با حافظ

| قدمهای بی باب هشتم        | 4  |
|---------------------------|----|
|                           | Ļ  |
|                           | Ļ  |
| ب دهم                     | با |
| تمه۶                      | ĩ  |
| اب يازدهم۹                | با |
| ندگینامهٔ حمالزاده        |    |
| هرست اهمّ مقالات جمالزاده |    |
| سناد و نامهٰها۸           |    |

~

f

۱۲

🖈 يىشگفتار

شعر حافظ همه بیت الغزل معرفت است آفرین بر نفس دلکش و لطف تُسخنش

حانظ

مجا همه حافظ را خیلی دوست می داریم و برایش مقام بسیار بلندی قائلیم ولی او را خیلی کم می شناسیم و حتی عموماً نمی دانیم پدرش چه نامی می داشته و از کجا و برای چه به شیراز آمده بوده است و چه شغل و کاری به او آب و نان می داده است و آیا حافظ برادر و خواهر هم می داشته است یا نه و حافظ فرزند منحصر به فرد او بوده است و آیا پدرش با علم و معرفت سروکاری داشته و دارای وسیلهٔ کافی بوده که فرزند خود را به مکتب و مدرسه بفرستد؟ ما نمی دانیم که حافظ را کی تربیت کرده و دلیل قدمهای نخستین او بوده است و تخم ذوق و لطف و معرفت را در وجود [او}کاشته است و رفتهرفته به چه وسیله این جوان به چنان مقام بلندی در آشنایی با حافظ

فضل و كمال و حتى نبوغ رسيده است؟ ما نمى دانيم كه آيا به طريقة تصوّف ییوستگی داشته است یا نه و همینقدر است که بهموجب سخنان خودش میدانیم که از ریا و تزویر و تظاهر و ازین قبیل کارها سخت مُتنفّر و منزجر بوده است و حقّ چنین طایفه و طوایفی را هر چه تمامتر کف دستشان نهاده است. ما حتی نمی دانیم که چه نوع لباسی می بوشیده است و آیا عمّامه و دستار بر سر می داشته است یا نه و با آنکه مکرر از خرقهٔ خود (گاهی خرقهٔ یشمینه) سخن رانده است «بیتی از ابیات خود او» از «طراز پیرهن زرکش» هم صحبت به میان آورده است. چون مُدام از معشوقههای بلند قامت سخن رانده است و عموماً مرد از زنی خوشش می آید که هم قد خود باشد مي توان يذيرفت كه خودش نيز بُلند قامت بوده است. حافظ چنانکه خودش فرموده بسیار کم به اطراف مسافرت کرده است و همینقدر مي دانيم كه سفري به يزدكرده است ولي علّت و موجبات اين مسافرت دُرست بر ما روشن نیست و شاید بتوان تصوّر نمود که به رسم «تبعید» ولی محترمانه بدانجا فرستاده شده بوده است. ما نمیدانیم چرا پس از آنکه آنهمه از شیراز و مردم شیراز به خوبی یاد کرده است بعدها آنهمه ایرادهای شدید بدانها وارد ساخته است و چرا به صراحت کلام خود او خانهاش [را] غارت کرده بودهاند و آیا مقصودش از اینکه فرموده شاه ترکان او را به چاه انداخته بوده است چیست؟ و آیا واقعاً او را به چاه انداخته بودند و یا به «چاه انداختن» اصطلاحی از اصطلاحات مردم شیراز و آن صفحات است؟

در هر صورت من پیر سالخورده با همه ناتوانی دو سه بار دیوان حافظ را از با ب بسمالله تا تاء تمّت گاهی به دقّت و گاهی سرسری و باشتابزدگی خواندم و مطالبی را که در ذهنم تأثیری باقی گذاشته بود یادداشت کردم و اکنون به صورت بسیار درهم و برهمی در یازده باب ناقص و گاهی با تکرار غیرعمدی به هموطنانم عرضه می دارم و بسیار خوشوقتم که در این پایان عُمر توانستم این کار را به هر صورتی است به پایان برسانم و اُمیداورم قبل از پایان عمر توفیقات غیبی مددکارم باشد و به چاپ هم بتوانم برسانم. می دانم که کار نارسایی است و جای ایراد به حق بسیار باقی است و امیدارم عذرم مقبول باشد و برایم طلب مغفرت بنمایند و جوانان هموطنم به کمک درایت و فراست و همت در تکمیل این کار سر تا پا عیب، صرف اوقات بفرمایند و روحم را شاد نمایند و اذا مروّاباللغو مروّاکراماً.

ژنو، رمضان سال ۱۴۰۷ هجری قمری مطابق با اردیبهشت سال ۱۳۶۶ هجری شمسی (آوریل، مه ۱۹۸۷ میلادی) سیّد محمّدعلی جمالزاده

## 🐰 د يباچه اوّل

۲ شادروان دانشمند علامهٔ بلند پایه میرزا محمدخان قزوینی (محمد قزوینی) در مقدمه بر کتاب مستطاب «بحث در آثار و افکار و احوال حافظ» دربارهٔ خواجه حافظ به طریق ذیل اظهار نظر فرموده است:

۲ ابه عقیدهٔ اینجانب که گمان میکنم مطابق عقیدهٔ اکثریت عظیمه فیضلای ایرانی و همچنین فضلای غیر ایرانی... باشد ما بین شعرای درجهٔ اول زیان فارسی... بدون هیچ استثناء آن کسی که اشعار او مستجمع جمیع محاسن لفظی و معنی شعر و جمیع مزایای صورتی و حقیقی کلام بلیغ و خود او افصح فصحای اولین و آخرین و املح شعرای متقدمین و متأخرین است و

۱. جلد اوّل از کتاب دکتر قاسم غنی، چاپ تهران، ۱۳۶۱ هـ جری شـمــی، صفحات ح، ط مُقدمه قزوینی مورّخ است به ۱۳۲۱ هجری شمسی.

### آشنایی یا حافظ

نسبت به کلیهٔ ستارگان قدر اوّل شعر در حکم آفتاب درخشان است... بدون هیچ تأمل و تردید خواجه شمس الحق و الملته و الدین محمّد شیرازی است که شعر او در عذویت و لطافت و طراوت و سلامت و ملاحت و انسجام و مطبوعی و بی تکلّفی قریب به سر حدّ اعجاز است و وجود او نه فقط باعث افتخار ایرانیان بلکه مایهٔ مباهات نوع بشر است!» قزوینی در جای دیگر همین مُقدمه حافظ را «نابغه نوع بشر» خوانده است.

در صفحهٔ یح، سطر هفتم از آخر کتاب مذکور در فوق.

### ۵ د يباچهٔ دوم

نقل از قلم شادروان فاضل ارجمند دکتر قاسم غنی بنای نگارنده بر این بود که در این کتابچه مطلبی از دیگران نقل ننمایم و فقط به گفتهٔ خود حافظ قناعت نمایم ولی در کتاب واقعاً ممتاز شادروان دکتر قاسم غنی یعنی «بحث در آثار و افکار و احوال حافظ» شرحی دیده شده با نهایت دقّت و اختصار حقیقت بزرگی را بیان میکند و دریغم آمد عین آن را اینجا نقل ننمایم. مینویسد:

به «خواجه حافظ عمری شاهد و ناظر تبدلات و تحولات سیاسی و اجتماعی گوناگون بوده و ملاحظه کرده که هر روز یک دسته مردم ستمگر و بی قابلیت جانشین یک دسته مردم دیگر شبیه به خود می شوند و یک

۱. چاپ تهران، مطبعه بانک ملی ایرن، ۱۳۶۱ هجری شمسی جلد اوّل، صفحهٔ ۳۹۵.

#### آشنایی با حافظ

بدبختی تازه پیش آورده همشهریان او را دچار فقر و بینوایی و بدبختی ساختهاند. وی در این سالها که به مرحلهٔ پیری و فرسودگی رسیده بود دیگر از اوضاع و احوال ناگوار به ستوه آمده و از تحمل آنهمه مصائب و مناظر دلخراش بیطاقت شده تمنای حکومت قادر و قاهری میکرده است. پس با این مقدمه می توان حدس زد که غزلی که در فاصلهٔ مرگ شاه شجاع<sup>۱</sup> در سنهٔ ۸۶۶ و آمدن امیر تیمور به آذربایجان یعنی سال ۲۷۸۸ سروده است و با این بیت آغاز میگردد:

و سپس به این دو بیت می رسد: سوختم در چاه صبر از بسیر آن شسع چگل شاه تُرکان فارغ است از حال ما کو رستمی خیز تا خـاطر بـدان تـرک سـمرقندی دهیم کز نسیمش بـوی جـوی مـولیان آمـد هـمی

مُلهم از چه مصائبی بوده است.»

۱. تنها مرد قوی و کاردان خاندان آل مظفر بود. ۲. یعنی یازده سالی قبل از وفات خواجه حافظ در سنهٔ ۷۹۲ هجری قمری.

بس نکته غیر حُسن یباید که تـا کـــی مطیوع طبع مـردم صـاحب نـظر شـود

حافظ

🗸 باب اول **خواجه حافظ و «رندی»** 

مرا روز ازل کاری بجز رندی نفرمودند

مافظ

۲ دیوان خواجه حافظ مانند «شاهنامه» فردوسی و «رباعیات خیّام» و «آثار» عطّار و «مثنوی معنوی» مولانای روم و «کلیّات» شیخ سعدی از مفاخر واقعی درجه اوّل ما ایرانیان در جهان ادب و غزلسرایی و شعر و معرفت و عرفان به شمار می آید و چه خو دمانیها و چه بیگانگان ایرانشناس و ایران دوست دربارهٔ هر یک از این صاحبان قریحهٔ درجه اول و شش بزرگ بزرگوار جهانی داد سخن و تحقیق را دادهاند، ممکن است به نظر برسد که چیزی دیگر باقی نمانده است.

در آنچه ارتباط با حافظ دارد شکّ و تردیدی نیست که در این پنجاه شصت سال اخیر خیلی بیشتر از سابق موضوع مورد توجّه مخصوص و تحقیق واقع گردیده است اما نباید فراموش کرد که در سوابق ایّام هم کار به جایی کشیده بود که حتّی در یک قرن و نیمی پیش حکیم و شاعر عالی مقام آلمانی گوته در منظومه مشهور خود که «دیوان شعر به زمین و مشرق زمین» عنوان دارد خطاب به «لسان الغیب» شیراز چنین.فرموده است «ای حافظ خود را با تو مقایسه کردن عجیب جنونی است!

تو دریایی و در قبال تو ما قطراتی بیش نیستیم.»

پس از وفات این شاعز بزرگ آلمانی روی میز تحریرش در میان اوراقش بیتی از حافظ به دست آمد که خود گوته بدست خود و به خط فارسی نوشته و باقی گذاشته بود.

در هر حال ما ایرانیها تا سالیان درازی پیش از این حافظ را چنانکه شاید و باید بجانیاورده بودیم و حقّش را هم ادا نکرده بودیم ولی در عین حال در خانواده های بسیاری یک جلد از دیوان خواجه حافظ در بهترین جای اتاق مهمانخانه جا داشت و مورد توقیر و احترام بود.

خدا را شکر که این وضع به روزگار ما تغییر یافت و حافظ مقام خود را کماهوحقّه بدست آورد و چندتن از دانشمندان عالیمقام و جوانان با ذوق و دانش و همّت و پشتکار ما دیوان خواجه را با ملحقات و ضمائم و مقدمه و فهرستها و تحقیقات گرانبها و گاهی واقعاً به طرز استقصاء و اهتمام مالاکلام تهیه فرموده به چاپرسانیدند و هنوز هم خوشبختانه اینشیوهٔ مرضیّهادامهٔ واضح وامیدبخش دارد.

با تمام این مقدّمات گاهی بنظر میرسد که ما هنوز شخص شخیص خواجه شمس الدین محمّد حافظ شیرازی را چنانکه شاید و باید نمی شناسیم و درست بجا نمی آوریم چنانکه عقیده و فکر و اطلاع ما دربارهٔ جزئیات زندگی (و گاهی حتی کلیات) و احوال او بسیار اندک و ناقص است حتّی درست نمی دانیم در چه سالی به دنیا آمده و در چند سالگی و فات کرده است <sup>۱</sup>.

۱. خوشبختانه می دانیم که به احتمال قریب به یقین در سنهٔ ۷۹۲ هجری قمری رحلت کرده است یعنی ۶۱۵ سال قبل از امسال که سال ۱۴۰۷ هجری قمری است. بهرحال این حقیر کم معرفت در این واپسین مرحلهٔ از عُمر، با ذوق و شوق هر چه تمامتر در خود رغبت و ذوق بسزایی احساس کردم که حتّی المقدور بکوشم تا بلکه با حقایق امور و کیفیّات و احوال و روزگار خواجهٔ شیراز و بُلبل ایران اندک آشنایی بیشتری بدست بیاورم. برای توفیق در این کار ارجمند نسخهٔ دیوان حافظ بسیار گرانقدر و ممتاز دانشمند بلند همّت و با ذوق سرشار یعنی آقای سیّد ابوالقاسم انجوی شیرازی <sup>(</sup> را مأخذ و مدرک و معیار خود قرار دادم و دو سه مرتبه با دقت کافی (متناسب با احوال جسمی و روحی خود) کتاب را مُرور نمودم و مداد بدست یادداشتهای فراوانی برداشتم که سپس مایهٔ سرگردانیم گردید.

»سرانجام چنان بنظرم رسید که خواجه عموماً خود را (متجاوز از صدبار)<sup>۲</sup> «رند» خوانده و معرّفی کرده است و کلمات «رندان و رندی و رندانه» در صفحات دیوان بسیار مکرر آمده است ولی باز بقدر کافی توضیحاتی که کاملاً موضوع را روشن سازد و بتوان اساس کار قرارداد در کتاب به دست نمی آید و حتّی بر من کم سواد معلوم نشد که آیا کلمهٔ «رند» اساساً فارسی است و یا عربی و بدین مناسبت بخاطرم آملیکه در تابستان هفتاد سال پیش از این <sup>۳</sup> که به مصاحبت دوست بسیار عزیزم مرحوم حاج سید ابوالفتح فدایی علوی (عموی دوستمان استاد بزرگ غلوی که خدا را شکر زنده و سرسبز است) از بیروت \_در راه مسافرت به پاریس -پرت سعید و قاهره با کشتی به قاهره رفته بودیم، روزی که می خواستیم با مخارج اندک به تماشای هرم جیزه در نزدیکی پایتخت برویم و با راهنمایان شتردار عرب سرگرم چانهزدن قیمت و مخارج بودیم قبل از آنکه وارد آن راهروی دور و دراز آشنايي باحافظ

تاریک و بی پلّه و پُر از خفاش بشویم با همدیگر دربارهٔ ما دو جوان صحبت میداشتند و ما را «رُنود» (جمع رند) خواندند.

باری هنوز هم در توضیح کلمهٔ رند و رندی سرگردان ماند، ام و خواهم ماند و همینقدر است که دستگیرم شد که کلمهٔ «رند» به مُرور ایام و دُهور در کتابهای ما یعنی در طول قرونی که ما را از زمان حافظ و دور، های قبل از آن جدا می سازد تغییر و تفاوت معنی فاحش حاصل نموده است بطوری که امروز دیگر در عرف ما ایرانیان (اعم باسواد و یا بی سواد) مفهومی دارد غیر از آنکه در دیوان حافظ دارد و چه بسا بر خلاف آن مفهوم و معنی را می رساند.

شکّی نیست که به «لغتنامه دهخدا» (الحق جا دارد بگوییم گنجنامه دهخدا) مراجعه نمودم بههمان معاتی معمولی (با چهار پنج بیت از حافظ به رسم شاهد) قناعت رفته بود و مقصود من به عمل نیامد.

بخاطرم آمد که سعدی هم گاهی (اما با ندرت بسیار) استعمال فرموده است که از آن جمله است:

سعدی بسه پساکسیازی و رئسدی مسئل تشد

تـــنها درمـن مـدينه كــه در هـر مـدينهاى

امشب که بزم عاشقان از شمع رویت روشن است

آهسته تسا نبود خبير رتبدان شاهد باز را

و نیز این سه بیت دیگر: شبی در خرقه رند آسا گذر کردم به سیخانه ز عشرت می پرستان را سنوّر گشت کاشانه گمان بردم که طفلانند از پیری سخن گفتم مسرا پسیری خراساتی جوابی داد مردانه کسی کامد در این خلوت به یکرنگی هویدا شد چه پیرو عابد و زاهد چه رند و مست و دیوانه که الحق شباهت تام و تمام با ابیات خواجه حافظ دارد.' و ضمناً ایـن بـیت از بوسعید ابوالخیر بخاطر خطور کرد (شاید به او نسبت دادهاند) که:

عشیقم دادی ز اهیل دردم کیردی از دانش و هوش و عقل فردم کردی

سبجاد،نشین بسا وقساری بسودم میخوار، و رند و هرز، گردم کردی و نیز بخاطرم آمد که ما در حقّ یعقوب لیٹ پادشاه ایران میگوییم که در ابتداء امر با دوستان و پارانش مشغول عیّاری در سیستان بود و حافظ نیز چند بار کلمهٔ «عیّار» را همردیف با «رند» آورده است.۲

دربارهٔ کلمهٔ «رند» با دوست بسیار مهربان و با ذوق هرگز ندیدهام آقای بابا مُقدِّم داستاننویس سرشناس هم مکاتبه کردم و برایم چنین نوشت:

«این خصوصیاتی که در گذشته در زمان حافظ برای «رند» آورده اند با ویژگیهای صفاتی که امروز برای رند بکار می رود زمین تا آسمان فرق دارد و بطور کلّی درویشانی که پرده بهشت و جهنم داشتند<sup>۳</sup> و معرکه می گرفتند وقتی روی پرده تصویر پُل صراط می رسید که یک صف دراز از رستاخیزیان کفن به دوش از آن می گذشتند و یک نفر حاجی هم بر گوسفند قربانی سوار بود و از پُل به بهشت می رفت درویش با چوبدستی خود به جهنم و جهنمیان که از لهیب آتش

- ۱. در «گلستان» سعدی هم حکایت «طایفه رندان» آمده است که «به خلاف درویش بدر آمدند». الخ.
- ۲. در مجلهٔ «اینده» منطبعه تهران (شمارهٔ فروردین \_ خرداد ۱۳۶۵ ـ ص ۷۵) شرحی دربارهٔ کتابی آمده است بقلم آقای یدالله کامرانی با عنوان «حافظ رند پارسا» که با تأسف بسیار در دسترس ندارم و شاید در آنجا دربارهٔ رندی بحثی آمده باشد. ضمناً نباید فراموش کرد که امروز در ایران گاهی کلمهٔ «حرمزاده» بهمین معنی رند در محاورات عامیانه استعمال دارد.
  ۲. و بلاشک در ایالات و ولایات دوردست از پایتخت هنوز هم دارند و بازخواهمند داشت.
- ۲. و بلات ک در ایالات و ولایات دوردست از پایتخت هنور هم دارت و باز خواهند داشت. (ج \_ز).

ব

می سوختند اشاره کرده می گفت: // «هـ که از پُل بگذرد خندان بود زیـر پُل مـنزلگه رنـدان بـود» ... ببینید رند بیچاره را به چه روز و روزگاری دُچار ساختهاند. خوب اگر آن دنیا را ندارد در این دنیا باهی و معشوقه و مطرب خوش است و می گوید: «زدیم بر صف رندان هر آنچه باداباد» «سیلی نقد به از حلوای نسیه»

و همه میدانیم که امروز وقتی در حق کسی میگوییم «رند» و «مردرند» است تا حدی کلاهبر داری و بمصلحت وقت سخن گفتن و نان به نرخ روز خور دن و عمل کردن و خوشزبانی و پالان شدن برای هر کس که خر میشود و صدها اوصاف و دیگر از همین دست را می شماریم که به راستی با رند حافظ از زمین تا آسمان فاصله دارد:

عجباکه پس از قرنها فاصله کلمات «رند» و «رندی» در میان ما همان معنائی را پیداکرده است که در «تاریخ جهانگشای» جوینی دارد یعنی بی سر و سامان و دغل و سست ایمان و حتی دزد سرگردنه.

در هرحال خیال پیداکردن معنا و توصیفی برای «رند» و «رندی» مرا بر آن داشت که دربارهٔ «رند» و «رندی» گفتنی بسیار است و باید دید به چه علت مردی چون حافظ که الحق جامع الفضائل است اینهمه برای رند بودن اهمیت قابل بوده است تا جایی که فرموده است:

نیست در بازار عالم خوشدلی ور زآنکه هست

شیوهٔ رندی و خوشباشی عیّاران خوش است

.. شاعر بزرگ و بزرگوار سعدی فرموده است: با آنکه خصومت نتوان کرد، بساز دستی که به دندان نتوان بُرد ببوس. یعنی رندی را شیوهٔ مستحسن زندگی دانسته است در صورتیکه دوست دیرینه من که همیشه او را بهمین عنوان «یار دیرینه» خواند ام میگفت از بس شاهد و ناظر بوده ام کسانیکه به اصطلاح زرنگ و اهل شیله و پیله و فوت و فن و حقه بازی و مصلحت اندیش و آب زیرکاه و نان به نرخ روز خور بوده اند به ثروت و مقام و شهرت می رسند در صورتیکه آنهاییکه ساده لوح و صاف و پاک بوده اند فقیر و مظلوم و توسری خور مانده اند تا نفس آخر. جوابی نداشتم و خاموش ماندم.

در هر صورت حافظ گاهی رندی راطریق (که همان طریقت عرفا و صوفیان و سالکین است) خوانده و گاهی نیز آنرا به «شیوه» موصوف ساخته است و فهم و تشخیص بیشتر از آن این ضعیف حقیر لازم است تا برای چنین مشکلاتی بلکه راه حلی بیابد. در هر حال حافظ بسیار عزیز و بزرگوار خودمان رندی را در گفتار و کردارش تا اندازهای نشان داده و ستوده است و باید دید مقصود اصلی و واقعی او از این کلمهٔ «رندی» چیست و معنی را بدست آورد و به آن عمل کرد تا به جایی رسید که در حقمان بگویند لاخوف علیهم و لایحزنون انشاءالله تعالی.

تبصره ـ در مقدمهٔ شادروان فاضل کامل محمد قزوینی بر «حافظ» مرحوم دکتر قاسم غنی میخوانیم که سودی از فیضلای اهالی بوسنه از ولایات عثمانی و یوگوسلاوی حالیه شرح نفیسی بر حافظ نوشته که در سه جلد بزرگ در سنهٔ ۱۰۰۴ هجری به اتمام رسانده است «وفاتش در سال ۱۰۱۰ هجری قمری است» و در سنهٔ ۱۲۵۰ در بولاق مصر به چاپ هم رسیده است ولی نمی دانم به فارسی هم ترجمه و طبع شده است یا نه و در هر صورت در دسترس این حقیر نیست و تأسف دارد تا معلوم شود آیا دربارهٔ رندی حافظ مطالبی دارد یا نه. مرحوم قزوینی

سيد محمدعلي جمالزاده

آشنایی با حافظ

مرقوم داشته است «اخیراً حاجی خلیفه در «کشف الظّنون» گوید بهترین شرح حافظ است.»

تبصره دوم ـ در جایی خواندم که از قرار معلوم در کتابخانهٔ دانشکدهٔ لندن مجموعهٔ حافظی وجود دارد که در آن یک رساله در تعریف اصطلاحات عُرفا و صوفیّه درج شده است ولی نمی دانیم آیا دربارهٔ «رند» و «رندی» در آنجا مطلبی آمده است یا نه؟

اما در نشریّه معارف (نشریّهٔ مرکز نشر دانشگاهی تهران ـ شمارهٔ مرداد ـ آبان ۱۳۶۵ ـ دورهٔ سـوّم صـفحات ۹۳ ـ ۹۴) رسالهای بـه چـاپ رسیده است در اصطلاحات عرفا و صوفیه و در آنجا دربارهٔ «رندی» چنین آمده است:

«قطع نظر از انواع اعمال در طاعت است» و در حاشیه می خوانیم: «رندی قطع نظر سالک را گویند از انواع اعمال «طاعت». آیا حافظ هم همین معنی را در نظر می داشته است؟ باید جواب منفی داد چون خواجه از نماز و وردنیمشب و قرائت قرآن مجید و عبادت شبانگاهی سخنها دارد و خود به احتمال نزدیک به یقین حافظ کلامالله مجید بوده است.

خلاصهٔ مطلب آنکه به قول خود خواجه حافظ به کم قانع باشیم و به امرش گوش فراداریم که فرموده است:<sup>۱</sup>

فُرصت شمر طريقة رندى كه اين نشان جون را، گتج بر همه كس آشكار نيست

۱. بطوریکه قبلاً گفته شد از زندگی شخصی خواجه و وقایع و حوادث عمر او اطلاع کافی در دست نیست از جمله نمیدانیم با چه کسانی دوست بوده است و این رندان و میخواران و قلندران و صوفیان و خرقهپرشان و خراباتیان که آنهمه از آنها صحبت داشته است از چه نوع اشخاصی بودهاند و با آنها چه روزگاری را گذرانده است و شاید بتران احتمال داد که در این همه اییاتی که از رندی خود سخن رانده است اطلاعاتی (ولو به اشاره و قرینه باشد) میتوان بدست آورد. در دیوان حافظ به تفحص پرداختم تا بلکه مطلب برایم قدری روشن تر گردد و کمکم تمام ابیاتی را که در سر تا سر دیوان در آنها کلمات «رند» و «رندی» و «رندان» و «رندانه» آمده بود جمع آوری کردم و اکنون از نظر خوانندگان ارجمند میگذرانم و اُمیدوارم که فرصت و شوق و دماغ داشته باشند و چکیدهٔ آنچه را دستگیرشان شده است بصورت مقاله یا رساله و دفتری عرضه دارند و از خداوند مسئلت فرمایند که مرا تا آن تاریخ زنده نگه داشته باشد که با خبر بروم. تبصره سوم - در معنی و تعریف کلمهٔ «رند» در لغت نامه دهخدا چنین می خوانیم: «مردم محیل و زیرک، غذار و حیلهباز، زیرک، شاطر»، جمع «رنود» «رندان» و به رسم مثال و شاهد جملات و ابیات ذیل بر تعاریف افزوده شده است: انوری انوری

بهرمورند از سخات اهل صلاح و فساد زاهد و عابد چنانکه مغلس و قلّاش و رف سوزنی

«طایفهٔ رندان به خلاف درویشی بدر آمدند و سخنان بی تحاشی گفتند.» گلمتان

«هر که به این صفتها که بیان کردم موصوف است بحقیقت درویش است اما هرزه گردی بینماز و هواپرست... رنداست.»

گلستان

مُــــحتسب در قــــفای رنـــدان است نفــــاقل از مـــــوفیان شــــاهد بــاز ــعدی

بُشــــر در روم و تـــاجر اتــدر هــند چــون نــيايد بــه خــانه فــاجر رنــد اوحدی آشنابي با حافظ

آن را که خلق خوش است تنها نمی گذارند کی بی حریف ماند رندی که خوش قمار است مانب یکی از اوباش، یکی از سفله، یکی از اراذل ناس: «پس مشتی رند را سیم دادند که سنگ زنند. [حسنک را بردار] و مرد خود مرده بود.» بیعتی «از دزدان خلق را بخود گرد کرده بود، از اوباشان و رندان روستا چهار هزار مرد.» تاریخ بخارا «منکر و لاابالی و بی قید، ایشان را از این جهت رند خوانند که ظاهر خود را در ملامت دارد و باطنش سلامت باشد.»

برمان تاطع برمان تاطع برند برگروهی گویند که بیقید و لاابالی باشند و رندان، مجرّدان و صافان و بی علاقگان را گویند.» تندراج «رند مُنکری که انکار او از اُمور شرعیه از زیرکی باشد نه از جهل.» غیاث اللّغات بردر اصطلاح مُتصوفان و عرفابه معنی کسی است که جمیع کثرات و تعینات و جوبی ظاهری و امکانی و صفات و اعیان را از خود دور کرده و سرافراز عالم و آدم است و مرتبت هیچ مخلوقی به مرتبت رفیع او نمی رسد.» («فرهنگ مصطلحات عرفا» تألیف مید جعفر سجادی به نقل از شرح گلشن راز.) «رند بودن یا در حالت و هیأت و افکار و عقائد چون رندان بودن؛ زیرکی و غذاری و نیر نگسازی.

نخواتی بیش و نپسندی ز فرزندان بسیارت مگر آن را کز او ناید بعز بدفعلی و رندی. ناصرخصرو ب عوناله نه ای صعروف و مشهور چو عوانان به قلاشی و رندی سوزنی آنگاه دهخدا چند مثال از حافظ آورده است و معنی کلمهٔ «رند» را در آنجا چنین داده است: انکار اهل قید و صلاح و عدم توجّه به ظواهر مسائل شرعی و چند بیت هم از حافظ در تایید این تعاریف آورده است. سپس از شاه نعمتالله ولی این دو بیت را شاهد آورده است:

رندان باده نوش که با جام همدمند واقف ز سرّ عالم و از حال آدمند هسر کجا رندی است در میخانهای جسرعهای از جسام ما نوشیدهاند دهخدا از «برهان قاطع» و «فرهنگ جهانگیری» رندی را «ربودن، دزدیدن»

آورده است از مثنوی مولوی «لقمه رند»، «لقمهربای»، «لقمهدزد» و مثال ذیل را آورده است:

نــفس مــوشی نــیست الا لقـــه رنــد قــدر حـاجت مــوش را حسّـی دهـند و باز دربارهٔ کلمهٔ «رندانه» این بیت آورده شده است:

پیچید یکی لامک رندانه به سر بر بر بسته یکی گزلکِ رومی به کمر بر دهخدا پس از نقل این بیت از حافظ:

سات روائع رندالحمی و زادغرامی فدای خاک در دوست بادجان گرامی» در معنی کلمهٔ «رندالحمی» آورده است که نام درختی است معروف به درخت غار. تبصرهٔ دیگر ـ پس از مراجعه به کتابهای لُغت معلوم شد که این کلمه در زبان فارسی معرّب است و فی المثل در کتاب مستطاب «فرهنگ فارسی» شادروان دکتر محمدمعین کلمهٔ رند از این قرار تعریف شده است:

«زیرک، حیله گر، مُحیل، لاقید، لاابالی، أنکه پای بند أداب و رسوم عمومی و

آشنایی با حافظ

اجتماعی نباشد، آنکه ظاهر خود را در ملامت دارد و باطنش سالم باشد، آنکه شراب نیستی دهد و نقد هستی سالک بستاند، آنکه در اوصاف و نعوت و احکام و کثرات و تعینات مبرّا گشته همه برندهٔ محو و فنا را از خود دور ساخته و تقیّد به هیچ قید ندارد بجز الله. رندان خاکبیز: باریک بینان، کسانی که دقیقهای از دقایق تحقیقات را فرو نگذارند. رند دهل دریده: کسی که قدم از جادهٔ شرع بیرون نهاده باشد.»

**冬**谷

مقصود از آنچه در فوق گذشت این بود که برای کلمهٔ «رند و رندی و رندانه» معانی مُتضاد بسیار آمده است و ما باید تا حدّ مقدور بدست آوریم که این کلمه را خواجه حافظ در دیوان خود به چه معنی و منظور و مفهومی آورده است.

در صفحات ذیل ابیاتی را که در آنها کلمهٔ «رفد» یا «رفدان و رفدی و رفدانه» آمده است از نظر خوانندگان محترم میگذراند، باشد که خود آنها با کمک طبع و ذوق و اطلاع تعریفی را که منظور حافظ بوده است بدست بیاورند و قدری بیشتر با طریقه و سلوک واقعی لسان الغیب آشنایی حاصل آید و باز سالها و قرنها اشعار و غزلهای بسیار عالیقدرش را بسرعت نخوانیم و درست بجا نیاورده نگذریم و چه بسا دیوان این مرد جلیل القدر را تنها برای فال گرفتن در کتابخانه جا ندهیم. باز هم تبصره: با کمال مسرّت کم کم بر من معلوم شد که دربارهٔ رندی حافظ جسته و گریخته از جانب دو سه تن از محققین صاحب مقام مطالبی نوشته شده و به چاپ هم رسیده است ولی تصوّر می رود که مطلب محتاج توجه بیشتری است و حتی القوه کوششی بعمل آمده و اُمید است رفته رفته کاملتر گردد. ان شاء الله.

الیات ایات 🔬

من از رندي نخواهم كرد توبه

حافظ

| دام تــزریر مکــن چــون دگــران قـرآن را    | ۱. حافظا می خور و رندی کن و خوش باش ولی         |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| سسماع وعسظ كسجا نسغمة ربساب كسجا            | ۲. چه نسبت است به رندی صلاح و نقوی را           |
| کساین حسال نسیست زاهسد عنالی سقام را        | ۳. راز درون پسرده ز رنسدان مست پسرس             |
| فسیالجسله سیکنی و فسرو سیگذارمت             | ۴. حافظ شراب و شاهد و رندی نه وضع تست           |
| چُون راہ گنج ہے ہمہ کس آشکارہ نیسٹ          | ۵ فرصت شمر طریقهٔ رندی که ایس نشان              |
| است.                                        | در اینجا حافظ رندی را «طریقه» خوانده            |
| کــــه سـرفرازی عــالم دريـــن کُــله دانست | ۶ زمسانه افسسر رنسدی نداد جُبز بـه کسی          |
| پیش رندان رقم میود و زیان اینهمه نیست       | ۷. نـــــام حـــافظ رقـــم نـــیک پـــذیرفت ولی |

شعر رندانه گفتنم هوس است بر باد داد و هیچ غم بیش و کم نداشت وقت شادی و طرب کردن رندان پیداست ورنه در مجلس رندان خبری نیست که نیست این نه عیب است بَرِ عاشق رند و نه خطاست عرصهٔ شطرنج رندان را مجال شیاه نیست روجه است.

گوی ولی شسنامان رفتند از ایسن ولایت رند از ره نسیاز بسه دارالسلام رفت بسا سرا که در ایس آستانه سنگ و سبوست شیوهٔ رندی و خوشباشی عیّاران خوش است کسه گسناه دگران بسر تو نخواهند نوشت وانکس که چو ما نیست درین شهر کدام است بس طرو عسجب لازم ایسام شباب است ز رند و عاشق و مجنون کسی نجست صلاح آن یسه کسه کار خود به عنایت رها کنند سلطان کجا عیش نهان، بارند بازاری کند جسامه ای در نیکنامی نمیز می باید درید بس در بسته بسه منتاح دُعنا بگشایند کسه زیارتگه رندان جسهان خواهند بود

٨ همسجو حمدافظ بمه رغمه مدعيان ۹. خوش وقت رند مست که دنیا و آخرت ۱۰ نمویت زهد فروشان گرانجان بگذشت مصلحت نیست که از پرده برون أنستد راز. جه ملامت بود آنرا که چُو ما باده خورد ۱۳. تا چه بازی رُخ نیاید بیدقی خواهیم رانید. در این بیت جملهٔ «مجال شاه نیست» قابل توجه است. ۱۴. رئیدان تینشه لب را آیی نمیدهد کس . زاهـــد غــرور داشت ســــلامت تــبرد راه ۱۶. نه من سبوکش این دیس رندسوزم و بس ۱۷. نیست دربازار عالمخوشدلی ور زآنکه هست. ۱۸. عیب رندان مکن ای زاهد پاکیزه سرشت ۱۹. میخواره و سرگشته و رندیم و نظر باز ۲۰. حافظ چه شد ار عاشق و رند است و نظرباز ۲۱. صلاح و تبویه و شقوی ز سا مجو حافظ ۲۲. چُون حُسن عاقبت نه یه رندی و زاهدیست ۲۳. چون منگدای بی نشان مشکل بود یاری چنان ۲۴. دامنی گر چاک شد در عالم رندی چه باک ۲۵. بسه مسفای دل رندان صبوحی زدگان ۲۶. بر سر تربت ما جون گذری همّت خواه

۲۷. ای دل طریق رندی از مُحتسب سِیاموز

باز خواجه برای رندی «طریقی» معتقد است. ۲۸. نسفاق و زرق نسبخشد صسفای دلحافظ طسریق رنسدی و عشق اختیار خواهم کرد رندی با عشق با هم آمده است و خواجه معتقد است که این دو با هم صفای دل میبخشد.

۲۹. زاهد از کسوچهٔ رندان به سلامت بگذر نیا خرابت نکند صحبت بدنامی چند ۳۰. همت عالی طلب جام مرضع گو میاش رند را آب عینب یاقوت رمانی بود ۳۱. چو مهمان خراباتی به عزّت باش با رندان که درد سرکشی جانا گرت مستی خمار آرد ۳۲. زاهد از رندی حافظ تکند فهم چه باک دیسو بگریزد از آن قوم که قرآن خوانند حافظ با زاهد میانهٔ خوبی ندارد.

۳۳. نصیحتگوی رندان را که با حکم قضا جنگ است دلش بس تنگسی بینم مگر ساغر نمی گیرد ۳۳. عشق و شباب و رندی مجموعهٔ مراد است چون جمع شد معانی گوی بیان توان زد ۳۵. من ارچه عاشقم و رند و مست و نامه سیاه هسزار شکر که یاران شهر یی گنهند ۳۶. شراب و عیش نهان چیست کار بی بنیاد زدیم بر صف رندان هر آنچه باداباد ۳۶. حافظ مکن ملامت رندان که در ازل مسا را خدا ز زهد و رسا بی نیاز کرد باز از زهد و ریا و از ازل و تقدیر سخن به میان آمده و خود را از رندان خوانده است.

۳۸. آن نیست که حافظ را رندی بشد از خاطر کیاین سابقهٔ پیشین تا روز پسین بناشد ۳۹. پیام داد که خواهم نشست با رندان بشد به رندی و دردی کشیم نام و نشد ۴۰. رندی آموز و کرم کن که نه چندان هُتر است حیوانی که نستوشد می و انسان نشود ۴۱. گر می فروش حاجت رندان دوا کند ایسزد گینه بسیخشد و دفع بالاکند ۴۲. مرا به رندی و عشق آن فضول عیب کند که اعتراض بر اسرار عالم غیب کند آشنابي باحافظ

رندی با عشق با هم آمده باز از اسرار علم غیب و تقدیر سخن رفته است. . مرا روز ازل کاری به جز رندی نفرمودند هرآن قسمت که آنجاشد کم وافنزون نخواهد شد. باز ازل و تقدير بيجاره زاهد ۴۵. من و صلاح و سلامت کس این گسان نبرد 🚽 کسه کس به رند خسرابسات ظنّ آن نبرد اکنون پای «خرابات» به میان آمده است، خدا می داند خرابات چگونه جایی بوده و آیا با «کاباره» فرنگیها ارتباطی دارد یا نه؟ ۴۶. در سفالین کاسهٔ رندان به خواری منگرید کاین حریفان خدمت جام جهان بین کردهاند. ۴۷. نساز پسرورد تسنعم نسیرد راه بسه دوست ..... عسساشقی شسسیوهٔ رسسدان بسلاکش بساشد. آیا «بلاکشی» هم از شرائط رندی است؟ باز رندی «شیوه» خوانده شده است. .\*۸ غــــلام هــمت آن رئسد عــافيت ســوزم الكسعه در گـــدا صــغتی كــيميا گــری دائــد عافیت سوزی هم از شرائط رندی شمرده شده است. ۴۹. مـــن از رنــدى نــخواهــم كــرد تــوبه ولى آذيــــــتنى بـــــالهجر و الحــــجر ۵۰ ترسم کله روز حشی عنان با عنان رود تسییح شیخ و خارقهٔ رند شیراب خیوار حافظ به روز حشر اعتقاد دارد و معلوم میشود رند خرقهپوش هم پیدا میشده است. ۵۱ گر بود عمر به میخانه روم بار دگر برجز از خدمت رتدان نکنم کرد دگر خدا ميداند ميخانه چگونه جايي بوده است. ۵۲ قصر فردوس به پاداش عمل سی بخشند 💿 ما کسه رندیم و گدا دیر سغان سا را بس Δ۳ در خرقه چو آتش زدی ای عارف سالک جسهدی کن و سر حلقۀ رندان جهان باش ۵۴ رند عالم سوز را با مصلحت بینی چکار کار ملک است آنکه تدبیر و تأسل بایدش ما امروز یکی از صفات آدم رند را مصلحت کاری و مصلحت اندیشی می دانیم و دربارهٔ مرد رند می گوییم که به مصلحت روز عمل می کند ولی خواجه حافظ مصلحت بینی را خلاف رندی دانسته است.

۵۵ مُسريد طاعت بيگانگان منسو حافظ ولى مسماشر رندان آشسنا مسىباش ۵۶ ساقيا مى ده كه رنديهاى حافظ فىهم كرد آصف صاحبقران جسرم بخش عيب پوش ۵۷ رندى حافظ نسه گناهى است صعب بسسا كسرم پادشه عسيب پسوش پس معلوم مى شود در همان عهد حافظ هم برخى از رنديها را گناه مى شمر دهاند. ۸۵ تحصيل عشق و رندى آسان نمود اول آخسر بسوخت جانم در كسب اين فضائل اين همان «كه عشق آسان نمود اول ولى افتاد مشكلها» مى باشد.

۵۹ عیبم مکن به رندی و بدنامی ای حکیم کیاین بسود سرنوشت ز دیسوان قسمتم پس باز در همان زمان خواجه هم گاهی رندی مایه بدنامی بوده است و باز در اینجا یک بار دیگر حافظ می فرماید که از دیوان قسمت چنین نصیبم شده است. ۶۰ مراکه از زر تمغاست ساز و برگ معاش چسرا مسلامت رنسد شرابخواره کنم دانشمند ارجمند ابوالقاسم انجوی در پایین صفحه در معنی کلمه «تمغا» چنین

آورده است:

«تمغا» و «دمغاء» لغتی مغولی است بهمعنی مهر و علامت باج و خراج ــ تمغاچی یعنی تحصیلدار و مأمور وصول مالیات و کسی که از طرف حاکم شهر مالیات و باج و خراج میگیرد.

عبید زاکانی معاصر خواجه نیز این کلمه را در آثار خود آورده است ازجمله در فصل دوم رساله تعریفات خود گوید: «الواجبالقتل: تمغاچی شهر!» ۶۹ روز نخست چُون دم رتدی زدیم و عشق شرط آن بود که جـز ره ایـن شـیوه نسـپریم. خواجه باز رندی را «شیوه» خوانده است.

۶۲ هسیشه پیشهٔ سن هاشقی و رندی بود . دگر بکوشم و مشخول کار خود باشم باز رندی و عاشقی معاً آمده است.

۶۳ از یسمن عشق و دولت رندان پساکباز پسیوسته مسدر مصطبه بود سکنم این سخن با آنچه در ابیات دیگر این باب آمده است قدری عجیب به نظر می رسد. ۶۴ من اگر رند خراباتم اگر حافظ شهر ایسن متاعم که تسو سیبینی و کمتر زینم حافظ شهر ممکن است به معنی کسی باشد که قرآن را از برداشته و یا کسی که آواز خوش می داشته است حافظ چنانکه از دیوانش استنباط می شویم حافظ قرآن بوده و هم آواز خوش و دلنشین می داشته و موسیقی دان به شمار می رفته است. ۶۵ سوی وندان قسلندر به ره آورد سفر دلق بسطامی و سجاده و طامات بریم رند و قلندر با هم آمده است.

۶۶ عـ اشق و رندم و میخوارد به آواز بلند ویـن هـه منصب از آن حور پریوش دارم ۶۷ گر به کاشانهٔ رندان قدمی خواهی زد نسقل شـعر شکرین و مـی بـی غش دارم ۶۸ عافیت چشم مدار از من میخانه نشین کـه دم از خـدمت رندان زددام تـا هستم ۶۹ ما عیب کس به رندی و مستی نمیکنیم لعـل بـنان خوش است و می خوشگوار هم ۰۷. سـالها پـیروی مـنحب رنـدان کـردم تـا به فـتوای خـرد حرص به زندان کردم باز از «مذهب» رندان سخن رفته است؛ حرص به زندان کردم یعنی از حرص و طمع دور ماندم.

۷۱. عاشق و رند و نظر بسازم و میگویم فساش تسب بسدانسی کسه بسه چندین هنر آراسته ام ۷۲. رموز مستی و رندی ز من بشنو نه از حافظ که با جام و قدح هر شب نسدیم مساه و پسروینم من کسه بدنام جسهانم چه صلاح اندیشم شیپوهٔ رنیدی و مستی نیرود از پیشم کار صعب است مبادا که خطایی بکتیم الت\_فاتش به مرى مراف مروق فكخيم بــــنياد از ايـــن شــيوهٔ رنــدانـه نـهاديم

چه غم دارم چو در عالم قوامالدین حسن دارم مُحتسب دائد كه من إين كبارها كستر كنم رُخ از رئیسیدان ب\_\_\_\_سامان م\_\_\_وشان بر در سیکده سیکن گندری بهتر از این ا \_\_\_\_\_ الله فدای خاک در دوست باد جان گرامی کفر است در این مذهب خودبینی و خودرائی خواجه رندی را در اینجا «مذهب» خوانده است.

۷۳. زهد رندان نوآموخته راهی به دهی است ۷۴. گر من از سرزنش مدعیان اندیشم ۷۵. سدد از خاطر رندان طلب ای دل ورنه ۷۶. شاه اگر جنرعهٔ رندان نه بحرمت نوشد ۷۷. در خرقه از این بیش منافق نتوان بود باز رندی به «شیوه» تعبیر شده است. ۷۸. به رندی شهره شد حافظ میان همدمان لیکن ۷۹. سن نه آن رندم که نرک شاهد و ساغر کـنم ۸۰ خـــدا را کـــمنشين بــا خــرقه پــوشان ۸۱ می فکن بر صف رندان نظری بهتر از ایس ۸۲ مسمن رئیسد و عسماشق آنگسا، تسویه ۸۳ اتت روائـــح رنــدالحــمی ( و زاد غـرامـی ۸۴ فکر خود و رأی خود در عالم رندی نیست

تسبو کسبز خسورشید و مسه آیسینه داری ۸۵ ولیکــــن کــــی نــایی رُخ بــه رنسدان کے بسا حکم خدایت کینہ داری ۸۶ بـــد رئــدان مگـو ای شــيخ هشـدار ۸۷ گرچه رندی و خرابی گنه ساست ولی مساشقی گفت که سا را تو بر آن سیداری کیه گینچهاست در ایس بی سری و سامانی ۸۸ بسه هسمنشینی رنسدان سسری قىرود آور پس بی سری و سامانی هم گاهی اختصاص به رندان می داشته است. کسه ستانند و دهند افسر شاهنشاهی ۸۹ بسسر در میکده رسدان قسلندر بساشند

۱. (رندالحمی) در صفحهٔ ۳۱ توضیح شده ـ مراجعه شود.

آشنایی با حافظ

اولین بار کلمهٔ «قلندر» با رند با هم آمده است و خواجه در حق رند و قلندر چنین بلند پروازی میکند.

۹۰. کسجا یسابم وصلا چلون تسو شساهی مسلسن بسسدنام رنسسد لابسسالی خطاب به پادشاه است و ما میدانیم که خواجه با شاهان مناسبات نیک و نزدیک می داشته است.

۹۱. اهل کام و تاز را در کوی رندی راه نیست رهروی باید جهانوزی نه خامی بیغی بدین قرار رند مردِ مبارزه است با خیلی چیزها، آرام و تحمل نمی شناسد.

۹۲. ساقی به بینیازی رندان که میبده تسا بنشنوی ز صوت مغنی هوالغنی ۹۳. پیش زاهد از رندی دم مزن که نتوان گفت بسا طیبیب نسامحرم حال درد پنهانی باز خواجه به زبان ملامت از زاهد سخن رانده است.

۴.

## **یاب دوم** درد دل و وصفالحال

مرا در منزل جانان چه امن عیش چون هر دم جرس فریاد می دارد که بریندید محملها همه کارم ز خود کامی به بدنامی کشید آخر نبهان کی ماند آن رازی کرو سازند محفلها شب تاریک و بیم موج و گردابی چنین هاتل کجا دانسند حال ما مسبکیاران مساحلها فغان کاین لولیان شوخ شیرین کار شهر آشوب چنان بُردند صبر از دل که ترکان خوان یغما را زعشت قاتمام ما جمال بار مستفنی است به آب ورنگ وخال و خط چه حاجت روی زیبا را دل خراب می می کند دلدار را آگ کسید زینهار ای دوستان جان من و جان شما عسمرتان بساد دراز ای مساقیا برم جم گرچه جام ما نشد بُرمی به دوران شما می کند حافظ دعائی بشنو آمسینی بگو می کند حافظ دعائی بشنو آمسینی بگو در قسب در این مُیدم که نسیم صبحگاهی بسه بسیام آشستایی بنوازد آنسنا را

## آشنایی با حافظ

کشتی شکستگانیم ای باد شرطه برخیز بساند که باز بینم دیدار آشتا را در کوی نیکنامی ما را گذر ندادند گر تو نمی پسندی تغییر ده قسط را حافظ به خود نپوشید این خرقه می آلود ای شیخ پاکداسن معذور دار ما را دوش از مسجد سوی میخانه آمد پیر ما چیست یاران طریقت بعد از این تدبیر ما حافظ در این بیت از پیر خود و از یاران طریقت سخن می راند و افسوس که ما آنها را چنانکه باید نمی شناسیم و نخواهیم شناخت. اما حافظ پس از این بیت این بیت را آورده که تا اندازه ای معرّف پیر اوست:

ما مُريدان روی سوی کعبه چون آريم چون روی سوی خانه خانه دارد پير ما و نيز افزو ده است:

کاین چنین رفتهست در عهد ازل تقدیر سا در خرابات طريقت نيز هم منزل شويم تير آه ما زگردون بگذرد، حافظ خموش رحم کن بر جان خود، پرهيز کـن از تـير مـا گو بهزاری سفری کرد و برفت از بر سا هر که گوید که کجا رفت خدا را حافظ سنّت خندای را که نیم شرسار دوست دشمن به قصد حافظ اگر دم زنـد چـه بـاک از شمع بهرسید که در سوز و گُداز است ای مــجلسیان سـوز دل حـافظ مسکــین دولت در آن سر است که با آستان یکیست حـــافظ بـــر آســتانه دولت نــهاده ســر کآغوش که شد منزل آسایش و خوابت خوابم شده از دیده در ایـن فکـر جگـرسوز لطفی کُن و بازآ که خرابم ز متابت حافظ نه غلامی است که از خـواجـه گـریزد گـر بــایدم شــدن ســوی هــاروت بـابلی صد گونه ساحری بکنم نا بیارمت بسر بسوی<sup>۱</sup> تنځم منهر کنه در دل بکنارمت صد جوی آب بستهام از دیده بار کنار

۱. به معنی «به اُمید» این اصطلاح مکرر در دیوان حافظ بهمین سعنی آسده است و «بـه بـوی نافهای کاَخر...» در اَغاز دیوان بهمین معنی است.

ف\_\_\_الج\_مله م\_\_\_کنی و ف\_\_ و م\_\_\_گذارمت آتشس طبور كبجا، موعد ديدار كجاست عیش بین یار میتا نشود، بار کیاست یار تربا بچه کو، خانهٔ ختار کجاست نسمكنى به ترخم نطاق سلسله سُست کے شیخ مذہب ما عاقلی گنہ دانست ک رستگاری جاوید در کم آزاریست بیار باده که بنیاد عُمر بر یاد است ز همر چه رنگ تعلّق پذیرد آزاد است ندائمت که در این دامگه چه اقتادست مساتمزده را دامسية سمسور مساندهست نشیمن تو نه این کُنج محنت آباد است که من خموشم و او در فغان و در غوغاست کزین بهم به جهان هیچ رسم و راهی نیست دوران جسو نسقطه عناقبتم در سیان گرفت در شب تـــار سفتتم هـوس است که آتشی که نمیرد همیشه در دل ماست فرصتی دان که زلب تا به دهان اینهمه نیست با تبا تا روز خامتنا هاوس است

حافظ شراب و شاهد و رندی نه وضع تست شب تبار است و ردوادی ایسمن در پیش بساده و مُنظرب و گُل جسله مهیاست ولی دلم از صومعه و صُحبت شيخ است سلول شدم ز دست تو شیدای کوه و دشت و هنوز ورای طیاعت دیسوانگان ز سا سطلب دلش یے ناله میازار و ختم کن حافظ بیا که قبصر اسل سخت شست بنیاد است غلام هت آنم که زیر چرخ کبود تــرا ز كـنگرهٔ عـرش مـیزنند صـفیر حافظ زغم از گریه نیرداخت به خنده که ای باند نظر شاهباز سدر،نشین در اتدرون من خسته دل ندائم کیست چـــرا ز کــوی خــرابــات روی بــرتابم آسمیده در کسنار جسو پسرگار مسی شدم و، کیے دُردانیے ای چیے نین نے ازک از آن بسه دیسر مسغانم ا عسزیز میدارند ہےر لب ہےر فینا مینتظریم ای سیاقی شب قسدری چسنین عنزیز و شریف

 ۱. حافظ مکرر از «خانقاه» و «دیر مغان» و «صومعه» سخن میراند و بر ما معلوم نگردید که آیا مجلس و محفل مخصوصی بوده است و یا منظور عمومی دارد و جایی را میگوید که یاران موافق در آنجا جمع باشند. کآتش ز عکس عارض ساقی در آن گرفت آن روز شوق ساغر می خرمنم بسوخت خورشید شعلهای ست که در آسمان گرفت زین آتش نهفته که در سینه من است خلوت گزیده را به تساشا چه حاجت است چون کوی دوست هست به صحراچه حاحت است ارباب مساجتيم و زبسان سسؤال نسبست در منظرت کنریم تنبعًا چه ماجتاست من اژ ورع می و مطرب ندیدمی هرگز<sup>۱</sup> ه...وای مدفیچگانم دریسن و آن انسداخت گستاه بخت پريشان و دست كوته ساست اگے ہے زلف دراز تے دست میا نے سد چندان گریستیم کے هر کس کے برگذشت در اشک ما جو دید روان گفت کاین چه جوست بسر ياد زلف سار بريثانيت نكوست حافظ بد است حسال پسریشان تو ولی وز بهر چه گویم نیست با وی نظرم چون هست آخر به چه گویم هست از خود خبرم چون نیست مسلالت عُسلنا<sup>۲</sup> هسم ز عسلم بیعمل است نه من زبیعملی در جهان سلولم و پس گىسىردىم زىسىىر بىسار مىسىنىت اوست<sup>7</sup> مسن کسه سسر در نسیاورم بسه دو کسون هــــه عـــالم گـــوأه عـــمت اوست دل و دینم شد و دلیر به مطامت برخاست گفت با ما منشین کز تو سلامت برخاست پس حافظ از ملامت مي نالد و نمي توان گفت از ملامتيه بوده است. کآتش از خرمن سالوس و کرامت بسرخساست

حافظ این خرقه بینداز مگر جان ببری کآتش از خرمن سالوس و کرامت برخاست حافظ از خرقه و سالوس و ریا بسیار نام برده است و خرقه را مکرر به گرو گذاشته بوده است.

 ۱. حافظ اشارات متعدد دارد که در سرآغاز کار مقدس و اهل ورع بوده و با مرور ایام قدم به عوالم دیگری نهاده است.
 ۲. حافظ در دیوان خود از عُلمای بیعمل بسیار نالیده است و معلوم میشود عالم بیعمل در دنیا درد بیدرمانی است همه جایی و همیشگی.
 ۳. بیچاره حافظ هم منّت پذیر بوده و بقول خودش چه بسا «تا آبرو شمیرفته» نان بهدست نمی آورده است «تا آبرو نمی رودم نان نمی رسد». در خرانه به سُهر تو و نشانهٔ تست غم این کار نشاط دل غمگین سن است ( خلق را ورد زبان مدحت و تحمين من است آنکه در عالم سر است بدین حال گواست وانسچه گىرىند روا نىيست نگىرىيىم رواست<sup>7</sup> همچو پرگار، ولی نقطهٔ دل پا برجاست خچل از کرده خود پرده دری نیست که نیست بهرمند از سر کویت دگری نیست که نیست ورنه از ضعف در آنجا اثری نیست که نیست از ازل تسابیه ابد فرصت درویشان است منبعش خـاک در خـلوت درویشـان است<sup>۳</sup> هم قصّهای غریب و حدیثی عجیب هست يسارب مسياد كس را مسخدوم بسىعنايت از گرشهای بدرون آی ای کوکب هدایت در حق ما هرچه گوید جای هیچ اکراه نیست کاین همه زخم نهان است و مجال آه نیست زگریه مردم جشمم نشسته در خون است

من آن نيم كه دهم نقد دل به هر شوخى روزگاری است که سودای بتان دین من است تا مرا عشق تو تعليم سخن گفتن كرد ما نه سردان رياييم و حريفان نفاق فرض اینزد بگنزارینم و به کس بند نکنیم حافظ از عشق خط و خال تو سرگردان است اشک غناز من ار سرخ برآمد چه عجب مسن از ایسن طلط شوریده برنجم ورنبه از وجود اینقدرم نام و نشان هست که هست از کران تـا بـه کـران لشکـر ظـلم است ولی حسافظ ار آب حسیات ابندی مسیخواهی فرياد حافظ اينهبه آخر به هرزه نيست به مزد بدود و سنت هو خدمتی که کردم در ایس شب سیاهم گم گشت راه مقصود زاهد ظاهر پرست از حال ما آگاه نیست اين چەاستىناست يارب، اين چەنادر حكمت است

 ۱. این بیت در کار وصف الحال حافظ حائز اهمیت بسیار [است] وراز زندگانی و کار او به حساب می تواند بیاید.
 ۲. همین وصف تا اندازهای معنی حقیقی کلمهٔ «رند» را در حق حافظ شاید بتواند برساند.
 ۳. گویا درویش گذشته از مقام معنوی اهل فقر و فاقه و تنگذستی و بیچارگی است در این بیت و نظایر این بیت. که رئیج خاطرم از جور دور گردون است کنار دامن من، همچه رود جیحهن است یبرهن جاک و غزل خوان و صراحی در دست نيمشب دوش به بالين من آمد بنشست ای بسا توبه که چنون تنویه حنافظ بشکست در ده قدح که سوسم ناموس و نام رفت در مصطبه دُعای تو هر صبح و شام رفت<sup>۳</sup> این پیر سالخورد، جوانی ز سر گرفت<sup>۴</sup>

کے داغیدار ازل ہے چو لالڈ خود روست آتشی بود در این خانه کسه کساشانه بسیوخت خانة عقل مرا آتش ميخانه بسرخت وژ بیش سورهٔ اخلاص دمیدیم و برقت کای دریخا به وداعش نیرسیدیم و برفت بین که جام زجاجی چه طرفه اش بشکست که دل به درد تو خو کرد و ترک درمان گفت تا نينداري كه أحوال جهانداران خوش أست

ز دور بساده به جان راحتی رسان ساقی از آن دمی که ز جشسم برفت رود عزیز ( زلف آشفته و خوی کرده و خندان لب و مست نرگسش عربده جنوی و لبش افسوس کنان خسنده جسام مسی و زلف گسره گیر نگار ساقی بسیار بسادہ کے مساہ صبیام رفت وقت عسسزیز رفت بسیا تسا قسضا کسنیم ... عُمری که بی حضور صراحی و جام رفت یر یوی<sup>۲</sup> آنکه جرعهٔ جامت به ما رسد

> نه این زمان دل حافظ در آتش طلب است سينه از آتش دل در غم جانانه بسوخت خــرقة زهــد مــرا آب خــرايــات بـــر د یس که ما فاتحه و حرز یمانی خواندیم همچو حافظ همه شب تباله و زاری کنردیم اساس توبه که در محکمی چـو سـتگ تـمود من و مقام رضا بعد از ایس و شکر رقیب حافظا ترک جهان گفتن طریق خوشدلیست

محتسب نييز دريان عيش نهائى دانست هیر کسی آن درود ماقیت کار که کشت مُدّعى كر نكند فهم سخن گو سروخشت بسدرم نسیز بهشت آبسد از دست بهشت یکسر از کوی خرابات برندت به بهشت در هیچ سری نیست که سرّی ز خدا نیست فکرت مگر از غیرت قرآن و خدا نیست چه وقت مدرسه و بحث کشف کشاف است که می حرام ولی به ز مال اوقاف است نگاهدار، کے قلاب شہر صرّاف است که آگه است که تقدیر بر سرش چه نبوشت که گرچه غرق گناه است می رود به بهشت گر سیان هستشینان ناسزایس رفت رفت یای آزادان نبندند ار به جایی رفت رفت مسلطان جسهانم به چنین روز غلام است

آن شد اکتون که ز افسوس ا عوام اندیشم من اگر نیکم اگر بد تو برو خود را باش سیر تسلیم مین و خشت دَر میکددها نسه من از پردهٔ تقویٰ بدر أفتادم و بس حسافظا روز اجسلگر به کف آری جامی گر پیرمغان کمرشد سا شد چه تفاوت ای چینگ فرو برده به خون دل حافظ بسخواه دفستر اشسعار و راه مسحرا گسیر قبقیه سندرسه دی مست بنود و قبتوا داد خبوش حافظ و این نکتههای چُو زر سرخ مکن به نامه سیاهی سلامت<sup>۳</sup> من مست قـــدم دريـــــغ مــدار از جـــنازه حــافظ از ســـخنچينان ســلالتها يــديد آمــد ولي عیب حافظ گو مکن واعظ که رفت از خانقاه<sup>۴</sup> گُل در برو می در کف و معشوق<sup>۵</sup>، به کام است

۱. بجای کلمهٔ «افسون» کلمهٔ «افسوس» آمده است ولی گویا «افسون» درست تر باشد.
 ۲. ای کاش می دانستیم که مقصود حافظ از این پیرمغان کیست و آیا در شیراز می زیسته است یا در جای دیگر.
 ۳. باز حافظ از ملامت تحاشی دارد و آیا باز همین خود نمی رساند که پیرو طریقه ملامتیان نبوده است.
 ۳. باز حافظ از ملامت تحاشی دارد و آیا باز همین خود نمی رساند که پیرو طریقه ملامتیان نبوده است.
 ۲. گویا می توان پنداشت که حافظ از «منوی» مین خود نمی رساند که پیرو می دیشت.
 ۳. باز حافظ از ملامت تحاشی دارد و آیا باز همین خود نمی رساند که پیرو مریقه ملامتیان نبوده است.
 ۳. باز حافظ از ملامت تحاشی دارد و آیا باز همین خود نمی در ماند که پیرو می توان پنداشت که حافظ از «خانقاه» هم خیری ندیده بوده است.
 ۵. گویا می توان پنداشت که حافظ از «خانقاه» هم خیری ندیده بوده است.

-رانه مقیم است هسواره مرا کُنج خرابات مقام است ام زننگ است وزنام چه پرسی که مرا ننگ زنام است است و نظر باز وان کس که چو ما نیست در این شهر کدام است ر این قحط وفا عشق آن لولی سرمست خریدار من است محافظ آموخت یرار شیرین سخن نادره گفتار من است جرای نصیحت کاین گوشه پر از زمزمهٔ چنگ و رباب است د<sup>۱</sup> است و نظریاز بس طرور عرجب لازم ایام شراب است و بلبل در قفس طوطی طرحم زشوق شکر و یادام دوست ترک کام خود گرفتم تا برآید کام دوست

تساگنج غنت در دل ویرانه مقیم است از ۲۰۰گ چه گویی که مرا نام ز ننگ است میخواره و سرگشته و رندیم است و نظر باز بندهٔ طالع خویشم که در این قحط وفا آنکه در طرز غزل نکته به حافظ آموخت در کنج دماغم مسطلب جسای نصیحت حافظ چه شد ار عاشق و رند<sup>۱</sup> است و نظریاز واله و شیداست دایم همچو برلبل در قفس ترک کام خود گر فت

زانک درمانی نیدارد دردبی آرام دوست که به پیمانه کشی شهره شیدم روز البت چار تکیر زدم یکره بر هر چه که هست دعای پیرمغان ورد صبحگاهی من است گیدای خاک در دوست پادشاه من است جز این خیال ندارم خدا گواه من است گو خرامان شو که پیش قد رعنا میرمت تا در آغوش که می خسید و همخانهٔ کیست بساز آیند و برهاندم از بند مطامت

حافظا با درد او می سوز و بی درمان بساز مطلب طاعت و پیان و صلاح از من مست من همان دم که وضو ساختم از چشمهٔ عشق مستم کسه گوشهٔ میخانه خانقاه من است فرض ز مسجد و میخانهام وصال شماست<sup>۲</sup> عاشق و مخمور و مهجورم بت ساقی کجاست حالیا خانه بس انداز دل و دیس من است پسارب سیبی ساز که پارم به سلامت

 دربارهٔ رند و رندی جداگانه در این دفتر گفتگو کردیم ولی بطور استثناء در وصف الحال حافظ هم مناسب بود که از رندی او (مخصوصاً در جوانی) اشارهای رفته باشد.
 در اینجا حافظ توضیحی دربارهٔ «میخانه» داده که ما را در آشنا شدن با او خود غنمیت است.
 باز یک بار دیگر از تلخی بار ملامت سخن رانده است و این خود نمی رساند که از ملامتیه نبوده است؟

مسمى كثند ايسين دلسيتانان الغسياث نيافت كام، دل من از او به صدالحاح ز رند و عاشق و مجنون کسی نجست صلاح يسبود آشيسقته هسيمجون مسبوي فسرخ یاشد که از خرانه غیبش دوا کستند خسير نسهان بسراى رضاى خسدا كسنند شاهان کے التفات ہے حال گدا کنند تــــا بـــار، شــر كــدام دارد یر جای بدکاری جو من یکدم تکوکاری کند سر تا قدمش جُون بری از عیببری بود بساقی هسمه بسیحاصلی و بسیخیری بسود از پُـــن دُعــای شب و ورد سـحری بـود<sup>۴</sup> بار عشق و مفلسی صعب است و می باید کشید باده و گُـل از بـهای خـرقه مـیباید خـرید<sup>۵</sup> گوشه گیران را ز آسایش طمع باید برید اینقدر دانم که از شعر ترش خون می چکید

در بسهای بسوسه ای جسانی طلب تبداد لعبيل ليش بوميهاي بيه صبد تبلييس مسلاح و تبوبه و تبقوي ز ما منجو حافظ دل سیسین در هیسوای روی فیسرخ ٔ دردم تیسهنته بسسه ز طیبیبان مُسدّعی آ ینهان ژ حاسدان به خودم خوان که سنعمان حيافظ مسدام وصبل سيسر نسمى شود مــــا و مـــه و زاهــدان و تــقوی آن کیست کز روی کَرَم با من وفاداری کـند آن یار کرو خانهٔ ما جای پری بود از چینگ مینش اختر بدمهر به در برد اوقات خوش آن بود که با دوست به سر شد هے گنج سعادت که خدا داد به حافظ شیاهدان در حیلوه و سن شیرمسار کیسهام قحط جود است آبروی خود نمی باید فروخت عدل سلطان گر نیرسد حال منظلومان عشق تیر عاشق کُش ندانیم بر دل حافظ که زد

بسر بساد اگسر رود سَسر سا، زان هوا رود بس روی سا، زدیسده نسدانسم چسها رود **ج**ون صوفیان صومعهدار از صغا رود<sup>ا</sup> بوكه از لوح دلت نقش جهالت برود عُـمر بگذشته به پیرانه سرم باز آید<sup>۲</sup> کسه بسوی خسیر ز زهند ریسا نسبی آبد فسراغت آرد و انسدیشهٔ خسطا بسیرد دانی کجاست جسای تسو خسوارزم یسا خسجند خبر دهید کنه حنافظ بنه می طنهارت کرد بهار عارضت خطّی به خون ارغوان دارد ک بسد بسه خساطر اشیدوار سا نیرسد بـــهمم يــادشه كــامكار ما نـرسد یا هت و بسردهدار، نشانم نسمیدهد دوران چــو نــقطه ره بــه مــيانم نــمىدهد چیند نشینی که خواجه کی به در آید بدین ترانه غم از دل بدر توانی کرد

ما در درون سینه هوایس نهقته ایسم از دیسده خسون دل هسمه بس روی سا رود حافظ به کوی میکده دایم به صدق دل حافظ از جشنة حكنت به كنف آور جنامي اگسر آن طایر قدمی ز درم باز آید اگر به بادهٔ مشکمین دلم کشد شاید طبيب عشق متم، باددخور كه اين معجون حسافظ جسو تسرك غسزة تبركان تسيكنى اگسر امدام جسماعت طسلب کسند امسروز بُتی دارم که گرد گل ز سنبل سایان دارد دلا ز طبعن حسبودان مرنج و واثبق باش بسوخت حافظ و تترسم که شرح قبضه او مردم در این فراق و در آن پسرده راه نسیست چسندانکسه بسر کستار مجمو بسرگار میشوم بمسر در ارباب بسیمروت دنسیا غفلت حافظ در این سراچه عجب نیست مباش بیمی و مطرب کے زیبر طباق سیھر

۱. حافظ عموماً دربارهٔ صوفیان زیاد خوشبین نبوده است و در اینجا شاید بتوان استثنایی دید.
 ۲. شاعر در پیری این شعر را ساخته و خواننده ممکن است پندارد که شاعر از معشوق یا معشوقهای سخن میراند ولی دنبالهٔ غزل میرساند که طرف که مورد مداحی شاعر است شاه بوده و این مقطع رفع اشتباه میکند:
 آرزومند رئح چون مه شاهم حافظ همتی تا بسلامت ز درم باز آید.

باد غیرت به صدش خار پریشان دل کرد' ورای سندرسه و قبل و قال مسئله آ بود گـــره از كــار فـروبستهٔ مـا بگشـایند<sup>۳</sup> کسه در خانهٔ ترویر و ریا بگشایند كسز غسمكسار خسود سمخن تماسزا شمنيد صد بار بار ماکده این ماجرا شنید بس دور شد که گنبد چرخ ایـن صـدا شـنید در بسند آن مسباش کسه نشسنید یا شسنید اگر جه صنعت بسیار در عبارت کرد نوید فتح و بشارت به سهر و ماه رسید بگر بر وزکه مهدی دین یناه رسید ز ورد نسیمشپ و درس صـــجگاه رســید وان راز کسه در دل بسنهفتم بسه در اقستاد منظر چشم مرا ابروی جانان طاق بود دستم أنبدر ساعد منباقي سيمين ساق بلود

بلیلی خون دلی خبورد و گُلی حیاصل کرد مسیاحتی کسه در آن حلقه جُنون سیرفت بمسود آیسا کسه در میکدهها بگشایند در مسیخانه یسینتند خسدایسا مسینند ایستش سیزا نیبود دل حیقگزار مین ما باده زیبر خرقه نه امروز میکثیم ما می به بانگ جنگ نه اسروز سیخوریم حافظ وظیفة تو دُعا گفتن است و بس حدیث عشسق ز حافظ شہنو نے از واصط آ بسياكه رايت مخصور يسادشاه رسيد كجاست صوفى دجال فعل ملحد شكل مرو به خواب که حافظ به پارگاه قبول یسیرانیه سنرم عشیق جنوانس بنه سنر آفتاد پیش از این کاین سقف سیز و طاق مینا برکشند. رشيتة تسبيح اكر بكست معذورم بدار

- ۱. بازیکی از عزیزانش جامهٔ مرگ پوشیده است. خدا میداند کی بوده است، میگوید «در لحد ماه کمان ابروی من منزل کرد.»
- ۲. شب خوشی بوده است و حافظ ابیات آبدار و پرمعنایی در این باب آورده است، خوشا بـ. حالش.
- ۳. چنانکه می دانیم می و میکده و میخواری ممنوع ارباب حل و فصل شده بوده است و شاعر ما ایام تلخی را میگذرانده است، امان از تعصب خام و از تزویر و ریا.
- ۴. حافظ از این واعظ (واعظ شهر) با طعن سخن رانده است و خدا میداند که کی بوده و چه نام میداشته است.

سرخوش آمد یار و جامی بر کنار طاق بود سر ماخاک رہ ہیرمغان ( خواہد بود زلف معشوقه به دست دگران خواهد بود کز دست غم خیلاصِ مین آنیجا مگر شود بسائد کرز آن سیانه یکی کرارگر شود يـــارب مــباد آنكــه گــدا مـعتبر شـود هر کس که این تدارد حقا که آن تدارد نسار خاک ره آن نگار خواهم کرد بطالتم بس، از اسروز کار خواهم کرد خوشا کسی کے در ایس راہ بیحجاب رود چیرا کے وعدہ تو کردی و او بجا آورد ک الت جابه در دولت شـا آرد از سر پیمان گذشت با سر پیمانه شد دل بر دلدار رفت جران بر جرانانه شد<sup>8</sup> بوسهای چسند برآسیز به دُشنامی چند

در شب قدر ار صبوحی کرد، ام عیبم مکن تا ز میخانه و می نـام و نشـان خـواهـد بـود بخت حافظ گر از اینگونه مدد خواهد کرد خواهم شدن به میکده گریان و دادخواه از هسر کسرانیه تبیر دُعبا کسرددام روان در تسنگنای حمیرتم از نمخوت رقمیب<sup>۲</sup> جان بسیجمال جانان میل جهان ندارد هــر آبــروی کــه انـدوختم ز دانش و ديــن به هرزه بس ملی و معشوق عُسر ملیگذرد حـجاب راه تـوبى حـافظ از ميان بـرخـيز مُسريد پسيرمغانم ز مسن مسرنج اي شيخ<sup>۲</sup> فسلك غُسلامي عمافظ كمنون بطوع كمند حافظ خلوت<sup>0</sup> نشین دوش به میخانه شد مستزل حسافظ كسنون بسارگه كسبرياست قسندِ آمیخته با گُل نه علاج دل ساست

 ۱. باز سخن از «پیرمغان» بوده است که شاید وجود خارجی نداشته که با حافظ روابط آشنایی و رفاقت و ارشاد داشته باشد خود حافظ هم فرموده «حلقه پیرمغانم ز ازل در گوش است» (صفحه ۵۹) که فهم و شعور مستقیم و ذوق و عشق و حقیقت یوئی را می رساند.
 ۲. حافظ از دست این رقیب (خدا می داند یک نفر بوده و یا متعدد بوده اند) مکرر ثالیده است.
 ۳. باز خواجه از پیرمغان صحبت می دارد و او را با شیخ دروغزن مقایسه می فرماید.
 ۶. باز خواجه از پیرمغان صحبت می دارد و او را با شیخ دروغزن مقایسه می فرماید.
 ۳. باز خواجه از پیرمغان صحبت می دارد و او را با شیخ دروغزن مقایسه می فرماید.
 ۳. باز خواجه از پیرمغان صحبت می دارد و او را با شیخ دروغزن مقایسه می فرماید.
 ۶. بوی مداحی دارد و شاعر از غلامی سخن می راند.
 ۶. بیت بوسعید ابوالخیر را بخاط می داند و در دیوانش کمتر چنین اشاراتی دیده می شود.

شیخ ساگفت که در صومعه هشت نبود هر که را نیست ادب لایق **صحبت نبود** کیے عسلم عشیق در دفتر نیاشد بیخشا بسر کمیک کش زر نیباشد کے هیچ کار زیپشت بدین هنر نرود که دست در کمرش جز به سیم و زر نمرود چگـونه چـون قـلمم دود دل بـه سـر نـرود کے گاہ گاہ ہے او دست اسرمن باشد تسه مسن بسسوزم و أو شسم انتجمن باشد در آن دیار که طوطی کم از زغن باشد توان شناخت ز سوزی که در سخن باشد خربان در ایسن مسامله تسقصیر سیکنند جلون نسبک بنگری همه تزویر میکنند روزی شود که با او پیوند شب نیاشد دل غمديدة ما بمودكه هم برغم زد گفتم این شاخ ار دهد باری پشیمانی بود زانک کُنج اهل دل باید که نورانی بود کاندرین کشور گدایمی رشک سلطانی بود ای حزیز من، گناه آن به که پنهانی بود

گر مدد خواستم از پیرمغان <sup>(</sup> عیب مکن حافظا علم و ادبورز که در مجلس شاه بشمسوى اوراق اگمسر هممدرس معايى ايا يُسرلعل كرد، جام زريسن دلا سیاش جسنین هرزه گرد و هرچایی مــــن گـــدا هـــوس ســرو قــامنی دارم سیاه نیامه تر از خبود کسی نیمی پذم مسن أن نگين سليمان به هيچ نستانم خوش است خلوت اگر پار پار من باشد هُسمای گسو مسفکن سسایهٔ شسرف هسرگز یان شوق چه حاجت که سوز آتش دل صد سلّک دل بـه نـیم نـظر مـی توان خـرید می خوبر که شیخ و حافظ و مفتی و محتسب حافظ وصال جانان با جون تو تنگدستی دیگران قبرعهٔ قسمت همه بار عیش زدند. من همان ساعت که از میخواستم شد توبه کار بسی جراع جام در خلوت نسی یارم نشست گرچه بی سامان نیاید کار ما سهلش میین دی عزیزی گفت حافظ میخورد پنهان شراب

۱. صحبت معاً از «پیرمغان» و «شیخ» در میان است و از صومعه با لهجه تکذیب.

نشیند بر لب جویی و سروی در کنار آرد من چنینم که نمودم دگر ایشان دانند آه اگر خرقهٔ پشمین<sup>۲</sup>یه گرو نستانند کرز آتش درونم دود از کفن برآیند به فسوتی که کند خصم رها نتوان کرد روز و شب عربده یا خلق خدا نتوان کرد مد بلایکند

ب وقت ف اتعة صبح یک دُما بکند خ بالش اط فهای ب بکران کرد ک ه با ما ترگی او سرگران کرد ک پار من چنین کرد و چنان کرد ک من تر چنیم آن ابرو کمان کرد ک مان کرد ک مان کرد ک مان کرد ک مان کرد نرد اشتیاقم قصد جان کرد پون سخت بود در دل سنگش اثر نکرد ز هر در می دهم پندش ولیکن در نمی گیرد معب گر آتش این زرق در دفتر نمی گیرد زبان آنشینم هست لیکن در نمی گیرد چه مود افسونگری ای دل که در دلبر نمی گیرد که پیر می فروشانش به جامی برنمی گیرد

ز یخت خدفته ملولم، یمود که ییداری شب تسنهاییم در قصط جسان یسود چسرا چُسون لاله خسونین دل تسائم مسیان مسهریانان کسی تسوان گفت عسدو یسا جسان حمافظ آن نکردی عسدو یسا چار سازی وقت وقت است کفتم مگر یسه گریه دلش مهریان کنم دلم جز مهر سه رویان طریقی برتمی گیرد مراحی می کشم پنهان و مردم دفتر انگارند میان گریه می خندم که چُون شمع اندرین مجلس مخن در احتیاج ما و استغنای معشوق است من این دلق مرقع را بخواهم سوختن روزی

۱. در سالخوردگی این بیت را سروده است.
 ۲. حافظ مکرر از این خرقه پشمین سخن رانده است.
 ۳. باز سخن از دعای نیم شب رفته است.

طرب آشیان بلبل بنگر که زاغ دارد کے نے خاطر تہاشا نے حوای باغ دارد نهد به پای قدح هر که شش درم<sup>۲</sup> دارد بــه بُــوى زلف تــو بــا يـاد صُـبحدم دارد به می بفروش دلق سا کنزین بسهتر شمی ارزد زهی سجادہ تقویٰ کے یک ساغر نمی ارزد غلط کردم که یک موجش به صد گوهر نمی ارزد که یک جو منّت دونان به صد من زر نمی ارزد عرض و مال و دل و دین در سر مغروری کرد صبحم به بوی وصل تو جان باز داد باد جــــانها فـــداى مــردم نــيكو نــهاد بــاد کان شیخ پاکداسن بهر زیارت آمد<sup>۴</sup> بسامن رادنشسين بسادة مستانه زدند وندر آن ظلمت شب آب حياتم دادند مستحق بسودم و ايسنها بسه زكماتم دادند گــل آدم بسـرشتند و بــه پــيمانه زدنــد خاک او گشتم و چندین درجاتم دادنـد

سزد ار چو ابر بهمن که درمن چمن بگریم سبر درس عثبق دارد دل دردمند حاقظ رمید موسم آن کز طرب چو نرگس مست دلم که لاف تجرّد زدی کنون صد شغل<sup>۳</sup> دمی با غم به سر بردن جهان یکسر نمی ارزد به کوی میفروشانش به جامی برنمیگیرند ہسی آسان نمود اوّل غم دریا ہے ہوی سود جو حافظ در قناعت کوش و از دنیای دون بگذر حافظ افتادگی از دست مده زانک حسود از دست رفسته بسود وجسود طسعيف سن حافظ تبهادر نبيك تبو كبامت برآورد عيبم بيوش زنهار اي خرقة سيآلود ساکتنان حسرم سنتر و عنفاف سلکوت دوش وقت سلحر از غلصه تسجاتم دادند من اگر کامروا گشتم و خوشدل چه عجب دوش دیسدم که سلائک در سیخانه زدند کیمیایی است عنجب بسندگی بسیرمغان<sup>0</sup>

۲. خدا می داند چه ادم ناجوری با حافظ راه رقابت می پیموده است.
 ۲. بهای درم در آن تاریخ بر ما معلوم نیست تا بتوانیم قیمت شراب را حساب کنیم.
 ۳. دوست دیرین معتقد است که «صدراز» مناسبتر است.
 ۴. خدا می داند این شیخ پاکدامن کی بوده است.
 ۵. باز سخن از «پیرمغان» مجهول مانده در میان است.

اجر صبریست کے آن شاخ نباتم دادند ( گفتا قبول کن سخن و حرچه بادباد كوته كنتيم قسصه كسه عمرت دراز باد تحییر رفت و کار به دولت حواله بود تــديير مـا يـه دست شـراب دو سـاله بـود<sup>۲</sup> روزی مسا ز خسوان کسرم ایسن نیواله بیود طالع بی شفقت بین که در این کار جے کرد نیست معلوم که در بردهٔ اسرارچه کرد یار دیترینه ببینید که با بار جه کرد یسیکی نیدوانید و پیامی نفرستاد<sup>۳</sup> گسر شداه بسیامی بسه غسلامی نسفرستاد بر چشم دشنان تیر از ایس کمان توان زد باشد که گوی عیشی در ایس میان توان زد وظیفه گر برسد مصرفش گل است و نـبید<sup>۴</sup> که گرد عارض بستان خط بنغشه دسید که پادشه به کَرم جُرم مـوفیان بخشید<sup>۵</sup>

ایسنهمه شهد و شکر کر سُختم میریزد گیفتم یے باد میدهدم باده نیام و ننگ حسافظ گرت زیند حکیمان مطالت است دیدم به خواب خوش که به دستم پیاله بـود جل سال رئيج و غبصه کشيديم و عاقبت خون میخورم ولیک نه جای شکایت است اشک من رنگ شفق یافت ز بے مہری یار ساقبا جام میم ده که نگارندهٔ غیب برق عشق آتش غم در دل حافظ زدورفت صد نسامه فسرستادم و آن شدا، سواران چیندان کیه زدم لاف میقامات و کیرامات حنافظ بنه ادب بناش کنه واخبواست نیاشد قبيد خيميدة مبا سهلت نسايد اميا حافظ به حقّ قرآن کز شید و زرق باز آی رسید شرده که آمد بهار و سیزه دمید ز روی سیاقی میهوش گلی بچین امروز شراب نوش کن و جام زر به حافظ بخش

۱. وجود این «شاخ نبات» هم از معماهای دیوان حافظ است. ۲. آیا چل ساله بوده و یا فقط چهل سال رنج و غصه کشیده بوده؟ ۳. ظاهراً یکی از شاهان و امیران و یا بزرگان شیراز در فارس متصور است. ۴. در این بیت از وظیفه (حقوق دیوانی) سخن رفته است و هکذا اولین بار کلمهٔ «نبید» شراب. ۵. سخن از صله و صوفیگری در میان است و از جرم صوفیان.

کے سخزن زر و گنج درم نخواہد ساند تسوانگیرا دل درویش خسود به دست آور که نقش جور و نشان ستم نخواهد ساند ۱ ز مسهریانی جسانان طبیع مسیر حساقظ وان شوخ دیده بین که سر از خواب بر نکرد ماهی و مسرغ دوش نخفت از فغان من کامم از تسلخی غسم چسون زهسر گشت بسانگ نسوش شادخواران باد بساد گرچه صد رود است در چشتم مدام زنـــده رود بــاغ کــاران بـاد بـاد<sup>۲</sup> در شـــار ارجــه نــاورد کســی حـافظ را شکرکان محنت بیحد و شمار آخر شد بر ما معلوم نگردید که از چه محنت و روزگار مُشکلی سخن در میان است. شــمادى شـــيخى كــمه خــاتقاه نــدارد رطــــل گــرانــم ده ای مــربد خــرابــات باز صحبت از شیخ عالی مقامی در میان است که حتی خانقاه هم ندارد و افسوس که نام و تشانش بر ما مجهول است. هسمیشه تعیر سنحرگاه من خطا نشدی کے نون جے شد کے یکی کارگر نے آید کینون ز حیلقهٔ زلفت به در نیمی آبد ز بس که شد دل حافظ رمیده از همه کس

ساقی از یادہ از این دست به جام اندازد عارفان را عمه در شراب مدام اندازد طق مکان بین و زمان در سلوک شعر کاین طفل یک شبه رہ صد ساله می رود<sup>۲</sup> حافظ ز شوق مجلس سلطان غیات دین غافل مشو که کار تو از ناله می رود<sup>4</sup>

- . صد افسوس که ظاهراً حق با شاعر است.
- ۲. زنده رود در اصفهان است و گمان نمی رود حافظ بدان شهر نرفته و معنی «باغکاران» بـر مـا معلوم نگردید مگر آنکه بپذیریم که در شیراز باغی وجود داشته بنام «باغکاران» و در آن بـاغ رودخانهای بنام زنده رود.
- ۲. معلوم نشد که سخن از کدام طفل شاعری در میان است، گویا سخن از خود حافظ و جوانی او در میان باشد مخصوصاً که بعداً این بیت آمده است: شکرشکن شوند همه طوطیان هند زین قند پارسی که به بنگاله می رود.

۴. برای آشنایی با این سلطان به دیوانهای گوناگون که جنبهٔ تاریخی دارد مراجعه شود.

رونیق میکده از درس و دعای ما برد' رخصت خبث نداد، ارنبه حكايتها برد کے بعد تأہید نیظر حلّ معما می کرد گدای شهر نگه کن که میر مجلس شد به جُرعه نوشی سلطان ایوالغوارس شد کے بیا من ہر جہ کرد آن آشنا کرد کیه حیافظ تیوبه از زهید و ریا کیرد زره مویی که مژگانش ره خنجر گذاران زد<sup>7</sup> آری آری، سیخن عثیق نشیانی دارد کے زیرکان جیان از کے ندانان نے هند نسه آن گروه کسه ازرق لبساس و دل سیهند هرزار خسرمن طاعت به نيم جو نتهند زدیسم بر صف رندان هر آنچه باداباد نسیم خساک مصلی و آب رُکسن آباد که موسم طرب و عیش و ناز ونوش آمد سر پیاله بیوشان که خرقهیوش آمد مگر ز مستی زهند و ریا به هُوش آمند اگس تسبیح میفرمود اگر زنّار می آورد

سبسالها دقيتر منا در گيرو صنهيا بنود يبر گُلرنگ<sup>۲</sup> من اندر حق ازرق بوشان مشکل خریش بنر پیرمغان بُردم دوش بسه صدر مصطبهام مىنشاند اكتون بار خیال آب خیفر بست و جام کیخسرو مسمین از بسیگانگان همهرگز نستالم بشسارت بسر بسهكسوى سيفروشان منش با خرقة پشمين كجا أندر كمند آرم دلتشین شد سخنم تا تو قبولش کردی شراب بیغش و ساقی خوش دو دام رهند غـــلام هــمت دُردی کشان یک رنگـم يسهوش يساش كسه همنكام بساد استغنا شراب و عیش نهان چیست کمار بیبنیاد نسمىدهند اجسازت مسرا بسه سير و سفر صبابه تمهنيت يبير سيفروش آمد چه جای صحبت نامعرم است مجلس اُنس ز خــانقاد بـه مـيخانه مـرود حـافظ سراسر بخشش جانان طریق لطف و احسان بود

۱. باز از درس سخن رفته و می تو ان احتمال داد که حافظ مجلس درس و تدریس می داشته.
 ۲. معلوم نشد که مقصود ازین پیرگلرنگ شراب است یا شخصی سرخ چهره.
 ۳. باز از «خرقهٔ پشمین» (همان پوستین خودمانی) صحبت در میان است.

ولی منعش تمیکردم که صوفیوار سی آورد ۱ عجب میداشتم دیشب ز حافظ جام و پیانه سابیان از گرد عنبر گرد نسرین بستهاند. خطّ سبز عارضت بس خوب و دلکش یافتم غیر ازین دیگر خیالاتی به تخبین بستهاند حافظا محض حقيقت گرى يىعنى سىز عشىق شرمی از منظلمه خنون سیاوشش بناد شىساە تىركان<sup>7</sup>مىخن مىدىيان مىي،ئىود حسلقه بسندگی زلف تسو در گوشش باد<sup>7</sup> ب، غُسلامی تو مشهور جهان شد حافظ بستياد مكسر بسا فسلك حسقه بساز كودة مسوفی نسهاد دام و سسر حسقّه بساز کنرد غره مشدو کسه گریه عداید شماز کرد<sup>0</sup> ای کبک خوش خرام که خوش میروی به ناز سا را خسدا ز زهسد و ریبا بسینیاز کنرد<sup>7</sup> حافظ مکن ملامت رندان که در ازل یود آیا که فلک زین دو سه کباری بکند<sup>۷</sup> یا وفا بنا خبر وصل تو یا مرگ رقیب در عشیستی نیهال حسیرت آمسد سيسبر تيسا قيسدم وجيسود حيسافظ کار سا با زُخ مساقی و لب جام افتاد آن شد ای خواجه که در صومعه بازم بینی من ز مسجد به خرابات نه خود أفتادم ايسنم از روز ازل حساصل فسرجسام افستاد زيسن مسيان حسافظ داسوخته بدنام افستاد مسوفيان جُسمله حسريفند و ننظر باز ولي حافظ در اينجا خود را از صوفيان شمرده است و اين به ندرت ديده مي شود.

یا یا سه میکده و جنهره ارغنوانی کن منزو به صبومه کنانجا سیاهکارانند حافظ صريحاً صومعه را جاي سياهكاران اعلام كرده است.

نصیب ماست بهشت ای خداشناس برو کسه مستحق کسرامت گسناهکارانسند تسسبا آبسسرو نسسمىرودم نسان نسمىرسد تا صد مرزار زخم به دندان نسی رسد این غصه بس که دست سوی چان نسیرسد بیچاره را چه چاره که فرمان نسی رسد ۱ کز شست و شوی خبرقه غفران نسی رسد<sup>۲</sup> کے ہے ہے ہیادہ مسداسم دساغتر دارد خمرم آن روز کسه حافظ ره بغداد کند<sup>۳</sup> وزيس مسلك شسليمان عنماد دينن منعمود هر آنچه میطابد جمله باشدش موجود یک نکته در این معنی گفتیم و همین باشد شاید که چو وایینی خیر تو در این یاشد<sup>۴</sup> در آن هوس که شود آن نگار رام و نشد تا ريا ورزد و سالوس مسلمان نشرد

جون خاک راه پست شدم مسجو باد و باز یسمی پاردای نسمی کنم از هیچ استخوان از دسیتبرد جیسور زمان اهل درد را سیرم ز جسان خسود بسه دل راستان ولی صوفی شیری زنگ دل خود به آب می ز زهند خشک صلولم کجاست بادهٔ ناب ره نبردیم به مقصود خود آندر شیراز بیار جام لیالب ہے ہاد آصف عہد يودكه مجلس حافظ به يهن ترييتش کی شعر تر انگیزد خاطر کے حزبن یاشد غمناک نباید بود از طعن حسود ای دل هزار حیله برانگیخت حافظ از سر فکر گرچه بر واعظ شهر این سخن آسان نشود

جبو لاله داغ هنواينی کنه بر جگر دارد دل شکسته حافظ به خاک خواهد بُر د جون هنرهای دگر موجب حرمان نشود عشق میورزم و اُمید کـه ایـن فـن شـریف من اگر مهر نگاری بگزینم چه شود ( زاهد شهر چو مهر ملک و شحنه گزید تا از آئم چه به پیش آید از اینم چه شود صرف شد غير گرانسايه به معشوقه و سي ہیش پایی به جراغ تو بینم چه شود گر من از باغ تو یک میوه بچینم چه شود خواجه دانست که من عاشقم و هیچ نگفت حافظ ار نیز بىدانىد كىه چىنينم چىه شىود<sup>Y</sup> گفتا خموش حافظ کاین غبضه هم سرآید گفتم زمان عشرت دیدی که چون سر آمد گفت این دعا ملائک هفت آسمان کنند<sup>۳</sup> گینتم دعیای دولت او ورد حیافظ است با اسار شکر لب گل اندام بــــیوس و کـــنار خــوش نـــیاشد که در این چشمه همان آب روان است که بود حسافظ بساز نسما قسصه خسونابه چشم **ج**و ياد عبهد شباب و زمان شيب كند<sup>4</sup> ز دیسده خسون یسجکاند قسسانه حسافظ هرآن قسمتکه آنجا شدکم و افزوننخواهد شد مسرا روز ازلكاري بهجز رندي نفرمودند این بیت در قسمت «حافظ و رندی» آمده است ولی چون در این بیت هم از رندی و هم از قسمت و تقدير ازلي سخن رفته است، تكرار شد. شراب لعل و جای امن و پار سهریان ساقی دلاکی به شود کارت اگر اکنون نخواهد شید مگر آه سحر خیزان سوی گردون نخواهد شد<sup>0</sup> رقیب آزارها فرمود و جای آشــتی نگــذاشت

مشوی ای دیده نقش غم ز لوح سینهٔ حافظ که زخم تیغ دلدار است و رنگ خون نخواهد شد

 ۲. خدا می داند مقصود شاعر از «زاهد شهر» کی است در هر صورت بر ما مجهول است و عیبی هم ندارد.
 ۲. مصراع قدری پیچیده بنظر می رسد.
 ۳. صحبت از «خواجه» در میان است در مورد مداحی.
 ۴. پس این بیت را در زمان سالخوردگی گفته است.
 ۵. حافظ از دست این رقیب بسیار نالیده است. خدا به چنین رقیبی عذاب بدهد.

کـــه از روی مـا رنگ زردی بـــير د «کــه کــار خــدايـی نـه کـاريست خـرد» <sup>۱</sup> جبر آنکب **جر حافظ سی صاف خبرد** کان یُت سینگدل از راه وفا باز آمد لطف او بین که به صلح از در سا باز آسد کے با وی گفتی گے مشکلی ہے د جسه دامسنگیر یسارب مستزلی یسود خوش عطابخش و خطابوش خدایی دارد خدا می داند این «پیر» کی بوده و چه نام و نشانی می داشته است.

کے ما دیسدیہ و مسکمین جساہلی بود تا همواخراه تمو شد قرّ همایی دارد درد عشیق است و جگیرسوز دوایسی دارد حسقوق بسندگی مسخلصانه یساد آریسد<sup>۲</sup> شبی خوش است بدین قصهاش دراز کنید بسر او نسمرده بسه فتوای من نماز کنید حــــوالتش بـــــه لب يــار دلنــواز كـــنيد غالباً اينقدرم عقل وكفابت باشد که زیر خرقه کشم می، کس این گسان نبرد که تحفه کس دُر و گوهر به بحر و کان نیرد

هسزار آفسرين بسر مسى سرخ باد یسے د زاہیےدا خیے دہ ہے سا مگیں شبهدد مست وحسدت زجسام الست مردمی کرد و کرم بخت خدا داد به من گرچه حافظ در رنجش زد و پیمان بشکست مسمامانان مسرا وقستي دلي يسود ز مــن ضـايع شــد انـدر كُـوى جـانان پیر دُردی کش ما گر چه ندارد زر و ژور

مگو دیگر کے حافظ نکته دان است مـــحترمدار دلم كــاين مكس قــندپرست اشک خونین بنمودم به طبیبان گفتند مسعاشران زحريف شبانه ياد آريد مسعاشران گره از زلف برار براز کرنید هرآنکسی که در این حلقه نیست زنده به عشق وگسر طسلب كسند انسعامي از شسما حمافظ من و اتکار شراب این چه حکایت باشد مسمن ايمن مسرقع بشمينه بمهر أن دارم ستخن بسه نتزد سخندان ادا مكن حافظ

۱. مصراع دوم از شاهنامه فردوسی است. ۲. واضح است که با مدح و مداحی سرو کار داریم و حقوق بندگی به گوش میرسد. بندهٔ پیر مغانم که ز جمهلم برهاند پیر ما صر چه کند عین ولایت باشد خدا می داند این «پیرمغان» با چنین مقام رفیعی کی بوده و چه نام و نشانی می اشته است.

زاهد و عُجب و نیاز و من و مستی و نیاز تا خود او را ز میان با که عنایت باشد به جبر خاطر ما کوش کاین کلاو نمد بسمی شکست که بر افسر شبعی آورد<sup>۱</sup> رساند رایت منصور بر فلک حافظ که السجا به جناب شهنشهی آورد<sup>۲</sup> مطربا مجلس أنس است غزل خوان و سرود چند گویی که چنین رفت و چنان خواهد شد قصد باند تو را نما به بر نمی گیرم درخت کام و مرادم به بر نمی آید حافظ کراراً از بلندی قد معشوق سخن رانده و همین را می توان نشانه بلند قدی خود حافظ دانست (قاعدهٔ عمومی بر این است هر مردی معشوقه قد خود را ترجیح می دهد).

صوفی ما که ز وردسحری ست شدی شامگاهش نگران باش کله سر خوش آمد رقص بر شعر تر و نالهٔ نی خوش باشد خاصه رقصی که در آن دست نگاری گیرند عجبا که ما در زبان پارسی برای «رقصیدن» که از «رقص» عربی آمده است بجز پایکوبی و دست افشاندن کلمه دیگری نمی شناسیم (یا نمی شناسم) و از یک نفر افغانستانی شنیدم که آنها کلمه (قرطک) را زیاد استعمال می کنند که ماهم گاهی با «قر دادن» استعمال می کنیم.

در آب دیدهٔ خود غرقهام چه چاره کنم که در محیط، نه هر کس شناوری داند تو بندگی چو گدایان به شرط مزد مکن که خواجه خود روش بنده پروری داند

میتوان احتمال داد که حافظ دستار بر سر نداشته و کلاه نمد میداشته است.
 ۲. این نوع سخنان حافظ تا اندازه ای معنی رندی را بر ما روشن می سازد که با صداقت توأم باشد.

نىيست در شــهر نگارى كـه دل ما بـبرد مـ بـختم ار يـار شــود رخـتم از ايـنجا بـبرد عجبا كه حافظ آرزوى جدايى از شهرش را دارد.

توبه فرمایان جبرا خبود تبویه کستر میکنند مشکسلی دارم ز دانشستد مجلس بیازیرس کاینهمه قبلب و دغبل در کبار داور میکنند گــوییا بــاور نــمیدارنـد روز داوری بسندهٔ پسیر خسرابساتم کسه درویشسان او گنج را از بینبازی خاک بر سر میکنند آه آه از دست مسمراقسان گوهرناشتاس هر زمان خر مهره را با دُر برابر میکنند که دوران تاتوانیها بسمی زیر زمین دارد چو بر روی زمین باشی توانـایی غــتیمت دان اگر گوید نمیخواهم چو حافظ عاشق مفلس بگوییدش که سلطانی گدایس همتشین دارد شکر ایمزد که نه در پرده پندار بماند اگر از پرده بیرون شید دل سن عیب مکن صــوفيان واسـتدند از گـرو سی هـمه رخت خسرقة مساست كسه در خانه خستار بسائد خرقه رهن می و سطرب شد و زنّار بساند داشتم دلقسی و صد عیب مرا میپوشید یادگاری کے در ایسن گیند دوار بےاند از صدای سخن عثیق شدیدم خوشتر کاغذین جامه بـه خـوناب بشـویم کـه فـلک رهستونيم بممه بساي عسلم داد نكسرد نوشتهاند که در ایام قدیم رسم بوده است که مظلومان جامهای کاغذین می پوشیدهاند و موضوع شکایت و دادخواهی خود را بر آن نوشته در پای عَلَم داد

آه از این جور و تطاول که در این دامگه است و آه از آن ناز و تنعم که در آن محفل بود راستی خساتم قسیروزهٔ بواسحاقی خسوش درخشید ولی دولتِ مستعجل بود یاری اندر کس نسی بینیم یاران را چه شد دوستی کی آخر آمد دوستداران را چه شد از سرمستی دگر با شاهد عبهد شباب رجعتی میخواستم لیکن طلاق افتاده بود از آن افسیون که ساقی در مسی افکند حسریفان را نسه سرماند و نسه دستار

مى ايستادەاند.

پس افیون در شراب انداختن تا حدی مرسوم و معمول بوده است و تعجب دارد. روز فسراق راکسه نسهد در شسمار محسر بیعمر زندهام سن و زین بس عبجب سدار در کمینگاه نظر با دل خویشم چنگ است ز ابسرد و خسمزه او تبیروکنانی به من آر ز همت توشه یی بردار و خود تخمی بکار آخر چو باد از خرمن دونان ربودن خوشه یی تا چند مراد دنیی و عقبی به من بخشید روزی بخش به گوشم قول چنگ اول بهدستم زلف يار آخر تو گویی تائبم حافظ؟ ز اقی شارمدار آخیر بنی چونماہ زانو زد می ای چون لعل پیش آورد یسارب از خساطرش انسدیشهٔ بسیداد بسبر دوش میگفت بے سڑگان درازت بکئے چو ذکر خیر طلب میکنی سخن این است که در بنهای سنخن سیم و زر درینغ مندار اصل مطلب همين است، همين است، همين خواهد بود!

تسرم که روز حضر عنان بر عنان رود تسبیح شیخ و خسرقة رند شرابخوار معرفت نیست در این قوم خدا را مددی تسا بسرم گوهر خود را به خریدار دگر عجبا مردم شیراز و فارس را با آنهمه توصیف و تجلیل، اکنون بی معرفت می خواند.

هر دم از درد بنالم که فلک هر ساعت کُسندم قسط دلزار بسه آزار دگر بر آن سرم که ننوشم می و گنه نکنم اگر موافق تدیر سن شود تقدیر حافظ سخت قَدَری است. در دیوانش در این باره اشارات بسیار است و عجبا که

عقل آدمی هم حکم نهایی را همین باید بداند، رجوع شود به بیت ذیل: چو قسمت ازلی بس حضور ما کردند گر اندکی نه به وفق رضاست خرده مگیر دور گردون گر دو روزی بر مراد ما نگشت دانماً یکسان نساند حال دوران غم مخور حافظا در کُنج فقر و خلوت شبهای تار تا بود وردت دعا و درس قرآن غم مخور مسی دو ساله و محبوب چارده ساله همین بس است مرا صحبت صغیر و کبیر

## آشنایی با حافظ

در کتاب بسیار خواندنی «قصصالعلما» میخوانیم که طلاب علوم دینی از مرحوم حاج ملاعلی کنی معروف پرسیدند که این بیت را چگونه باید تفسیر و توجیه کرد. در جواب گفته بود صحبت از دو سال در میان است و از چهار بار ده سال که مجموعاً میشود ۴۲ سال و این تاریخ بعثت است ولی پارهای اشخاص معتقدند که شراب دو ساله و معشوقه چهارده ساله لذت مخصوصی دارد.

این حقیر در کتابچهام که «قصهقصهها» عنوان دارد و سالهای بسیاری پیش از این در طهران به چاپ رسیده و نایاب شده است این قصه را از همین کتاب «قصص العلما» که به عقیده پرفسور براون ایرانشناس ایران دوست انگلیسی کتاب بسیار مفید و گرانقدری است آوردهام.

از طعنهٔ رقسیب نگردد عیار من چون زر اگر برند مرا در دهان گاز صوفیِّ ما که توبه ز می کرده بود دوش بشکت عبد چون در میخانه دید باز بیا و کشتی ما در شط شرابانداز غربو و ولوله در جان شیخ و شابانداز گرد بسیرد بسه سر بیوید براز دلم رسیدهٔ لولی وشی ست شررانگیز دروغ وعده و قتال وضع و رنگ آمیز خدا نصب گرگ بیابان نکند!

فدای پیرهن چاک ماه رویسان بساد هستزار جسامهٔ تقویٰ و خرقه پرهیز غسلام آن کسلاتم کسه آتش افسروزد نه آب سرد زند در سخن بر آتش تیز بیاکه هاتف میخانه دوش با من گفت که در مقام رضا باش و از قضا مگریز پسیاله بسرکفنم بند نا سمحرگه حشر به مسی ز دل بسیرم هول روز رستاخیز چه گویمت که ز سوز درون چه می بینم ز اشک پُرس حکایت که من نیم غناز در دفستر طبیب خرد باب عشق نیست ای دل به درد خو کن و نام دوا مپرس بهر یک جُرعه که آزار کسش در پی نیست زحمتی میکشم از مردم نادان که مپرس درد عشمی کشمید ام کسه مسپرس زهم همچری چشید ام که مسپرس بسی تسو در کُملیه گدایمی خویش رنمی چهایی کشمید ام که مسپرس شاعر از خانه و مسکن خود صحبت می دارد و این خود نادر است.

به صدر مصطبه بندین و ساغر مینوش که اینقدر ز جهان کسب مال و جاهت بس ب هیچ ورد دگر نیست حاجت حافظ دعای نیستب و درس صبحگاهت بس حافظ مکرر از دعای نیمشب (یا ورد شب و نیمشب) و درس صبحگاهی سخن رانده است ولی بر ما معلوم نگردید که آیا صبحگاهان حافظ خود تدریس می کرده یا در نزد شیخ درس می خوانده است.

تو شمع انجمنی یک زیان و یک دل شم خیال و کوشش پروانه بین و خندان باش بازآی و دل تنگ مرا مونس جان باش ویسن مسوخته را منحرم اسرار شهان بناش زان باده که در سیکدهٔ عشق فروشند ما را دو سه ساغر بده و گو رمضان باش یس صحبت از شراب واقعی در میان است نه از جستجوی حقیقت و معرفت. عاشق مسكين چرا چندين تـحمل بـايدش کیست حافظ تا نشوشد باده بی آواز رود چـــو پـــيراهــن شــوم آســوده خــاطر گـــرش هـــچون قــبا گــبرم در آغــوش ریای زاهند منالوس جنان من فنرسود قسدح بیار وبنه سرهمی بر این دل ریش ريسا حسلال شسمارند و جسام يساده حبرام زهی طریقت و ملت زهی شریعت و کیش نگویمت که همه ساله می پرستی کن سه ماه سیخور و نه ماه پارتا میباش محسر آن شسيرين پسس خونم بريزد دلا چــــون شــــير مــادر کـــن حــلالش از شیرین پسر صحبت در میان است و ابیاتی دیگری هم در دیوان شاعر موجود است که همین معنی را صریحاً یا به اشاره بیان می کند.

5

کسردم مسؤال صبحدم از پیر میفروش درکش زبان و پرده نگهدار و می بنوش فکری بکن که خون دل آصد ز غم بجوش عسذرم پذیر و جرم به ذیبل کرم بپوش چه است در سر این قطرهٔ محال اندیش چه حاست در سر این قطرهٔ محال اندیش زانکه آنجا جمله اعضا چشم باید بود و گوش زانکه آنجا جمله اعضا چشم باید بود و گوش نی گرت زخمی رسد آیی چو چنگ اندر خروش که دور شاه شجاع است می دلیس بنوش

مکن به فسق مباهات و زهد عم مغروش که تا یکدم بیامایم ز دنیا و شر و شورش وین زهد خشک را به می خوشگوار بخش تسبیح و طیلسان به می و میگسار بخش گو جام زر به حافظ شب زندهدار بخش بیرون کشید باید از این ورطه رخت خویش د.

احوال شیخ و قاضی و شرب الیهودشان کردم سؤال ص گفتا نگفتنی است سخن گرچه محرمی درکش زبان و پر ساقی بهار میرسد و وجه میناند فکری یکن که خور عشق است و مفلسی و جوانی و نویهار عذرم پذیر و ج خسیال حوصله ییعر میپزد هیهات چه هاست در مر ا خییال حوصله ییعر میپزد هیهات چه هاست در مر ا ز آمستین طبیان هزار خون بیچکد گرم به تجربه ه در حریم عشق نتوان زد دم از گفت و شنید زانکه آنجا جله ا با دل خونین لب خندان بیاور همچو جام نی گرت زخمی دسد با دل خونین لب خندان بیاور همچو جام نی گرت زخمی دسد خدا شاه شجاع را بیامرزد که آزار مردم نمی خواسته است.

> دلا دلالت خـــرت کــنم بـه را، نـجات مک شراب تلخ میخواهم که مردافکن بود زورش که صوفی گلی بچین و مرقّع بـه خـار بـخش وی طـامات و شـطح در ره آهـنگ چـنگ نـه تــ سـاقی چـو شـاه نـوش کـند بـادهٔ صیوح گو ما آزموده ایم در ایـن شـهر بـخت خـویش بیر باز حافظ از شهر خودش شیر از شکوه دارد.

از بسکــه دست مـــیگزمو آه مــیکثم چـارده سـاله بـتی چـابک و شــِرین دارم بـوی شـیر از لب هـمچون شکـرش مـیآید هـــــاتفی از گـــوشـه مـــیخانه دوش پس گنه شراب خوردن را که گناه است می بخشند! جواب: عسفو خسدا بسیشتر از جسرم مساست نکسته مسر بسته چسه گسویی خسوش به عاشقان نظری کن به شکر این نعمت کسه مسن غسلام مطیعم تو پادشاه مطاع جسین و چسهرة حسافظ خدا جدا مکناد ز خسساک بسارگه کسیریای شساه شسجاع طرف کرم ز کس نیست این دل پرامید من گرچه سخن همی برد قصه من به هر طرف عاد اگر قدم زنی در ره خاندان صدق بسیران ناخلف

رائحهٔ تشیّع دارد.

رفیق خیل خیالم و همتئین شکیب قرین محنت و اندوه و همتران فراق جهان و کار جهان جمله هیچ در هیچ است هزار بار من این نکته کرده ام تحقیق حافظ قرنها قبل از فلاسفهٔ بلابین مغرب زمین (به استای روم و یونان) سخنان دور و دراز آنها را در همین یک بیت آورده و میگوید هزار بار تکرار فرموده است. اگر شراب خوری جرعه ای فشان بر خاک از آن گناه که نفعی رمد به غیر چه باک چه دوزخی چه بهشتی چه آدمی چه پری به مذهب همه کفر طریقت است امساک گفته بودی که شوم مست و دو بوست بدهم وعده از حد بشد و ما نه دو دیدیم و نه یک چرخ بر هم زنم او جز یه مرادم گردد من نه آنم که زیونی کشم از چرخ فلک باید اذعان کرد گاهی تناقض در فرموده حافظ وجود دارد (یا چنین می نماید). چه جُرم کرده ام ای جان و دل به حضرت تو کمه طاعتِ من بسیدل نمی شود مقبول کسجا روم؟ چکنم؟ حسال دل کرا گریم که گئسته ام ز غم و جور روزگار ملول کسجا روم؟ چکنم؟ حسال دل کرا گریم که گئسته ام ز غم و جور روزگار ملول

همجو مبورانيند گيرد سلسيل سیزیوشان خیطت برگرد لب یارب این آتش که بر جان من است سرد کن ز آنسان که کردی برخلیل پای مالنگ است و سنزل بس دراز دست ما کوتاه و خرما بر نخیل از ابیاتی است که در امثال و حکم داخل شده و سخت مستعمل است. صلاح من همه جاممی است و من زین بحث نیم ز شاهد و ساقی به هیچ باب خرجل حافظ قلم شاه جهان مقسم رزق است از بهر معیشت مکن اندیشهٔ باطل شاید در مصراع اول بتوان بجای «شاوِجهان» «شاهجهان» نوشت. چون دور فلک یکسرہ بر شہج عدل است خوش باش که ظالم نیرد راه به سنزل خدا از دهانت بشنود! حساليا دبر مغان است حوالتكاهم مروفى صرمعة عمالم قدسم ليكن خوشا به حال چون تو صوفي! که من دلشده این ره نه به خود می پویم مسارها گفته ام و سار دگر مسیگویم آنبجه استاد ازل گفت بگو میگویم در پس آینه طوطی صفتم داشته اند خوشا به حالت که قلمت را نشکستند و زیانت را نبریدند! دوستان عيب سن بيدل حيران سكنيد گوهرى دارم و صاحب نظرى سىجويم من کز وطن سفر نگزیدم به عسمر خویش در عشق دیدن تو هواخواه غربتم ز بـــام عشـــق مـــى آيد صــفيرم مین آن میرغم کیه هیر شیام و سیحرگاه به یک جرعه جواشم کن که پیرم بــــه فــريادم رس أی پــیر خــرابــات کـــه گــر آتش شـوم در وی نگــرم بسبوز ايسن خسرقة تسقوى تسو حافظ به عزم توبه سحر گفتم استخاره کنم بهار توبه شکن میرسد چه چاره کنم که میخورند حریفان و سن نظاره کنم سنخن دُرست بگنویم شمی تواشم دیند

به یاد یار و دیار آنچنان بگریم ژار که از جهان ره و رسم سفر براندازم می توان احتمال داد که شاعر ما در تنها مسافرتی که به یزد کرد در آنجا بود و غیر از آن سفر دور و درازی نکرده است.

خسوشا آندم ک استغنای ستی فسراغت بخشد از شساه و وزسرم گرچو فرهادم به تلخی جان برآید حیف نیست بس حکایتهای شیرین باز میماند ز سن آری به خداوندی خدا ولی افسوس که حکایتهای شیرین (و حتی تلخ) بسیار کم از تو مانده است.

۱. افسوس که در پایان غزل که جای تخلص است این بیت آمده است:
 وام حافظ بگو که باز دهند کردهای اعتراف و ما گوهیم

آشنایی با حافظ

ز دل گرمی حساقظ بر حذر یاش که دارد سینهای چون دیگ جوشان بردم از ره دل حافظ به دف و چنگ و غزل تسا جزای سن بدنام چه خواهد بودن از ایسن مرزجه و خرقه نیک در تنگم به یک کرشهٔ صوفی کشم قلندر کن مقصود از مزوجه کلاه شش ترک پنبه دار بعضی از درویشان است و ما همیشه مرتباً حافظ و سعدی و عطار و دیگر شعرهای بزرگمان را بادستار نشان می دهیم و نقاشی می کنیم.

**این دم و دود سینهام بار دل است بر زبان** 

دل بیدان رود گرامی چکنم گر ندم میادر دهیر نیدارد پسری بهتر از این بر ما معلوم نگردید این پسرک (که شاید موسوم به رود بوده است) کیست و چه نقش بازی میکرده است.

متم که شهرهٔ شهرم به عشق ورزیدن

وقا کنیم و ملامت کشیم و خوش باشیم که در طریقت ما کافری است رنجیدن حافظ از ملامت مردم می نالد، پس آیا می توان گفت که از ملامتیان بوده است. عسابدان آفستاب از دلبر ما غافلند ای مسلمتگو خدا را رومبین و روبیین از قرار معلوم «رومبین» در اینجا یعنی «حمایت و جانبداری مکن». «روی دیدن» کنایه از طرف گیری و جانبداری کردن باشد. «برهان قاطع» (حاشیهٔ انجوی). مکن به چشم حقارت نگاه در من مست که نیست معصیت و زهد بی مشیّت او مدام خرقة حافظ به باده در گرو است مگر ز خاک خرابات بود طینت او دوش رفتم به در میکده خواب آلوده خرقه تردامن و سجاده شراب آلوده مگر کسی با سجاده هم به میکده می رود؟ حافظ از فقر مکن ناله که گر شعر این است میچ خوشدل نیسنده که تو معزون باشی این خرقه که من دارم در رهن شراب اولی وین دفتر بی معنی غرق می ناب اولی گر مسلمانی از این است که حافظ دارد آه اگر از پسی امروز بود فروائی داستان این بیت و بلایی که می گویند بر سر شاعر ما آورده بود معروف است. به رهنمایی پیر و مرشدش این بیت را بعداً ساخت و در جلو بیت فوق گذاشت و بلا را از خود دور ساخت:

این حدیثم چه خوش آمد که سحرگه میگفت بسر در میکده ای با دف و نی ترسایی راست و دروغش با خداست!

در همه دیر مغان نیست چو من شیدایی خرقه جایی گرو باده و دفتر جایی نسبی نشیدا عسیش در کس نسبه درمان دلی نسبه درد دیسنی گریهٔ حافظ چه منجد پیش استغنای عشق کاندرین دریا نماید هفت دریا شینمی سه بوسه کر دو ایت کرده یی وظیفهٔ من اگر ادا نکستی وام دار مسن بساشی مسن ایس مراد ببینم بخود که نیم شبی بسجای اشک روان در کسنار مسن بساشی بعدالتحریر:

این قطعه را در نسخههای حافظ از قول خود او نقل کردهاند و بر ما معلوم نگردید که مضامین آن به کدام حادثه اشارت دارد و العهدة علیالرّاوی «در نسخهٔ انجوی صفحه ۲۹۶ آمده است):

خسسروا، دادگسرا، شیر دلا، بسعر کفا ای جسلال تنو به اسواع هنر ارزانی همه آشاق گرفت و همه اطراف گشاد صیت مسعودی و آوازه شبه مسلطانی گفته بساشد مگرت ملهم غیب احوالم این که شد روز سفیدم چو شب ظلمانی در سه سال آنچه بیندوختم از شاه و وزیر همه بسربود به یک دم فسلک چوگانی دوش در خواب چنان دید خیالم که منعر گذر افتاد بسر اصطبل شبهم پنهانی بسته بر آخور او استر من جو میخورد تویره افشاند به من گفت مرا میدانی هیچ تعبیر نمی دانمش این خواب که چیست تو بغرمای که در فیم نداری شانی خدا می داند چه بلایی به سر کسی که الحق لسان الغیب است آمده بوده است و باز چه بلاهای دیگری به سر این یگانه مرد آمده است و ما از آن بی خبر مانده ایم و تصور می کنیم که سرتاسر عمرش عیش و نوش و عشق و باده گساری و خوشگذرانی بوده است و از خواندن و شنیدن آنهمه ابیاتی که دربارهٔ عیش و همین کیفیات: حتی از زبان «صبا» و تهنیت گفتن صبا در مصراع معروف: همین کیفیات: حتی از زبان «صبا» و تهنیت یو می ورش آمد»

سروده خوشدل میشویم و فراموش میکنیم که همین عارف بزرگ و شاعر بسیار عالیقدر در جای دیگر فرموده است:

«تا آبرو نمیرودم نان نمیرسد»

حافظ اگر قدم زنی در ره خاندان بـه صـدق بــدرقهٔ رهت شــود هــمت شـحنهٔ نـجف

حافظ

آشنابی با حافظ

قرض ایزد بگزاریم و به کس بد نکنیم وانچه گویند روانیست نگویم رواست<sup>۱</sup> عشقت رسد به فریاد ورخود بسان حافظ قسرآن زبر بخوانی با چارده روایت<sup>۲</sup> قصدم دریسغ مدار از جنازهٔ حافظ که گرچه غرق گناه است می رود به بهشت من همان دم که وضو ساختم از چشمه عشق چار تکبیر زدم یکسره بر هر چه که هست که یوی خیر ز زهد و ریا نمی آید من آن کنم که خداوندگار فرماید

هسر گنج معادت که خدا داد به حافظ از پُسمن دُعسای شب و وِرد سسحری بسود خسلوت دل نسیست جسای صحبت اغیار دیسسو چُسو بسیرون رود فسرشته در آیسد شسواب روزه و حسِجٌ قسبول آنکس بُسرد کسه خساک میکدهٔ عشق را زیبارت کرد میاه نامه تر از خود کسی نمی بینم

زاهد ار رندی حافظ نکند فیهم چه باک دیو بگریزد از آن قوم که قرآن خوانند به جز ابروی تو محراب دل حافظ نیست طاعت غیر تو در مذهب ما نتوان کرد نیاز نیمشبی دفع صد بلا بکند من این دلق مُرقَّع را بخواهم سوختن روزی

صراحی میکشم پنهان و مردم دفتر انگارند 💿 عجب گر آتش این زرق در دفتر نسیگیرد ز سرِّ غیب کس آگاه نیست قصّهمخوان

زهی سجّادہ تقویٰ که یک ساغر نمی ارزد

کجاست صوفی دیم ان فعل ملحد شکل بگو بسوز که مهدی دین پناه رسید حافظ به حقّ قرآن کز شید و زرق باز آی باشد که گوی عیشی در ایس میان توان زد

۱. در واقع همان امربهمعروف و نهی از منکر است که بدین زبان شاعرانه بیان کرده است. ۲. براستی که حافظ در این کار یعنی قرآن را با چارده روایت از برخواندن اعجاز میکرده است. مرحبا به این علم وایقان! سرمکش حسافظ ز آه نسیم شب تسا چو صُبحت آیانه رخشان کسنند بسهوش باش کسه هستگام باد استغنا هسزار خسرمن طباعت به نیم جو ننهند ز خسانقاه بسه مسیخانه مسی رود حسافظ مگر ز مستی ژهد و ریا بهوش آمد حافظ مکن مسلامت رندان که در ازل مسا را خسدا ز زهد و ریا بسی نباز کرد فسردا کسه پسیشگاه حسقیقت شسود پدید شهرمنده رهروی که عمل بر مجاز کرد

گفتا به کوی عشق هم ایس و هم آن کنند تا ریا ورژد و سالوس مسلمان نشود که ساز شرع زین افسانه بیقانون نخواهد شد تو گویی تائیم حافظ ز ساقی شرمدار آخر گوید ترا که باده مخور گو هوالغفور اگر موافس تدبیر من شود تقدیر کے ساقیان کے ان ابرویت زنند بے تیر سرزنشها گر کند خار مغیلان غممخور تا بود وردت دعا و درس قرآن غم مخور از شیرق آن حسریم تندارد سیرحسجاز هــــزار جــــامة تــقوىٰ و خــرقه پــرهيز بسه مسی ز دل بسبرم هسول روز رستاخین دعیای نیبشب و درس صبحگاهت بس ماکه رندیم و گدا دیر سغان سا را بس راهرو گرصد هنز دارد تسوکل بایدش

گفتم صنم پرست مثلو با صعد نشین گرچه پر واعظ شهر این سخن آسان تشود خدا را مُحتسب ما را به فریاد دف و نیبخش بُتي چون ماہ زانو زد میں چُون لعل بیش آورد میخور به یانگ چنگ و مخور غصه ور کسی بسر آن سرم که ستوشم ملی و گنه نکشم حــدیث تـوبه در ایـن بـزمگه مگـو حـافظ در بیابان گر به شوق کعبه خواهی زد قدم حافظا در کُنج فـقر و خـلوت شـبهای تـار دل کرز طواف کعبهٔ کریت وقوف یافت فسداي يسبرهن جساك مساهرويان بساد پییاله برگفتم بیند تیا سیحرگه حشیر یے ہیچ ورد دگر نیست حاجتت حافظ قیصر فردوس به پاداش عمل میبخشند تکیه بر تقویٰ و دانش در طریقت کافریست

چو بید بر سر ایمان خوبش می لرزم

آشنایی یا حافظ

حافظ اگر قدم زنی در ره خاندان به صدق بدرقهٔ رهت شود هشت شعنهٔ نجف صوفی صومعهٔ عالم قدسم لیکن حسالیا دیسر مغان است حوالتگاهم یه وقت گل شدم از توبه شراب خجل که کس مباد ز کردار ناصواب خجل بسیار از توبه و توبه از توبه سخن رانده است و همه جا متوسل به تقدیر و سرنوشت ازلی شده است.

به عزم توبه نهادم قدح زکف صدبار ولى كسيرشمه سيساقى نسمىكند تسقصير با خاک کوی دوست به فردوس ننگریم وأعسظ مكسن تسيحت شوريدگان كه ما جر طفلان تراکسی ای زاهند فریبی یسه سیپ بیوستان و جوی شیرم که از پای خُمت یکمر به حوض کوئر اندازیم بهشت عدن اگر خواهی بیا با سا به سیخانه برو ای ژاهد و بر دُردکشان خرده مگیر کار فرمای قدر میکند این من چکنم خسانه مسیبینی و مسن خسانه خسدا مسیبینم چلوه بر من مفروش ای ملک الحاج که تسو دومستان عسبب فنظر ببازى حافظ مكنيد کسه مسن او را ز مسحبّان خسدا مسی بینم حافظم در مجلسی <sup>(</sup> دردی کشیم در محفلی بنگر این شوخی که چون با خلق صنعت میکنم صبحخیزی و سلامت طلبی چون حافظ هــر چـه كـردم هـمه از دولت قـرآن كـردم تــو خــانقاه و خــرابسات در مــيانه مـبين خدا گواست که هن جنا کنه هست بنا اوسم غسلمان ز روضه، حور ز جنت بدرکشیم فـردا اگـر نـه روضـهٔ رضوان بـه ما دهـند پردہیں ہر سـر صـد عـیب نـهان مـیپوشم<sup>۲</sup> خرقەيوشى من از غايت ديندارى ئېست

۱. یعنی حافظ کلامانهٔ مجید هستم و قرآن را از حفظ میخوانم. ۲. احوال خواجه لسانالغیب ناگهان مرا به یاد این کلام از دانشمند نامدار فرانسوی ژان روستان انداخت که عین آن از اینقرار است:

"Peu de gens sont dignes de ne croire à rien" Y.Rostand یعنی بسیاراندکند کسانیکه به مقام رفیعی رسیده باشند که جسارت ورزیده بگویند من به چیزی ادامهٔ در صفحه بعد من اگر باده خورم ورنه چکارم باکس حافظ راز خود و عارف وقت خویشم ما ورد سعر بر سر میخانه نهادیم مصعول دُعا در ره جانانه نهادیم ما تگویم بد و میل به تاحق نکتم جامهٔ کس سیه و دلق خود ازرق نکتم من ترک عشق شاهد و ساغر نمیکنم صد بار توبه کردم و دیگر نمیکنم زاهد چو از نماز تو کاری نمیرود همیم مستی شبانه و راز و نیاز من مشورت با عقل کردم گفت حافظ می بنوش ساقیا میده به قول مستشار مؤتمن ما مرد زهد و توبه و طامات نیستیم

منم که شهرة شهرم به عشق ورزیدن منم که دیده نیالودهام به بد دیدن بالا باندِ عشوه گرِ سروِ ناز من کسوتاه کسرد قصه زهد دراز من حافظ در این بیت از «زهد دراز» خود سخن می گوید.

شوق لبت برد از یاد حافظ درس شیبانه ورد سیرگاه بد رندان مگو ای شیخ هشدار که با حکم خدایی کینه داری ندیدم خوشتر از شعر تو حافظ به قرآنی که اندر سینه داری

اشاره صریح به اینکه تمام قرآن مجید را در حفظ میداشته است و بدان قسم یاد کرده است.

دُعای صبح و آه شب کلیدگنج مقصود است بدین راه و روش میرو که با دلدار پیوندی محمی صبوقی افکن کنجا مس قروشند کنبه در تصابم از دست زهند ریایی

ادامهٔ صفحه قبل معتقد نیستم و حافظ از آن اشخاص بسیار نادر بوده است یعنی به خیلی چیزها معتقد بوده است و به صد زبان برای ما حکایت کرده است و نیز افزوده است: «جنگ هفتاد و دو ملت همه را عذر بنه وین ندیدند حقیقت ره افسانه زدند» و بازگفته است: «مادر درون سینه هوایی نهفتهایم برباد اگر رود سرما زان هوارود.» ساقی بسه نسپازی رندان کسه مسی بده تسا بشسنوی ز صوت مسغنی هسوالفسنی مسرا در ایس ظلمات آن که رهنمایی کرد نسسیاز نسیمشی بسود و گریه مسحری حافظ در مقام گله از کسی که پیک و پیامی به او نفرستاده است فرموده: چسندان کسه زدم لاف کسرامسات و مقامات هسیچم خسبر از هسیچ مسقامی نسفرستاد در بین رباعیاتی که به حافظ نسبت داده اند (حتی در نسخهٔ انجوی) و چرا نباید از خود او باشد، این رباعی دیده شد:

مردی زکنندهٔ در خیبر پرس اسرار کرم ز خواجهٔ قنبر پرس گر طالب فیض حق به صدقی حافظ سرچشمهٔ آن ز ساقی کوثر پرس

حانظ

باید دید که این پیرمغان که مُرشد و پیر و مراد حافظ بوده است کیست<sup>۱</sup> و حافظ چرا او را بدین عنوان یعنی «پیرمغان» خوانده است: از آسستان پسیرمغان سسرچسرا کشم دولت در ایسن سرا و گشایش در این است در دیس مغان آمد بسارم قدحی در دست مست از می و میخواران از نرگس مستش مست گر پسیرمغان مُسرشد مسا شد چه تفاوت در هیچ سری نیست که سرتی ز خمدا نیست

۱. احتمال دادهاند که مقصود خواجه از «بیرمغان» شیخ امینالدین بلیانی کازرونی باشد که از عرفا و مشایخ بزرگ قرن هشتم به شمار میآید و بزرگانی چون خواجه حافظ و خواجوی کرمانی و شاه ابواسحق به وی ارادت میورزیدند و در سال ۷۴۵ در گذشته است. الداعلم.

سنم کے گوشهٔ سیخانه خانقاد سن است دعسای پیرمغان ورد صبحگاه سن است تا ز سیخانه و سی نام و نشان خواهد بود سر سا خاک رد پیرمغان خواهد بود حلقهٔ پیرمغانم ز ازل درگوش است

گر سدد خواستم از پیرمغان عیب مکن شیخ ساگفت که در صومعه همت نبود تشریش وقت پریزمغان می دهند باز ایسن سالکان نگر که چه با پیر می کنند مُربد پیرمغانم ز من مرزج ای شیخ چراکه وعده تو کردی و او بجا آورد رطبل گرانم ده ای مُرید خرابات شدادی شیخی کسه خسانقاه ندارد پس از اینقرار اگر مقصود از شیخ (پیرمغان) باشد چنین پیر و مُرشدی خانقاه و محل مخصوص برای محفل مُریدان خود نمی داشته است یعنی دارای دم و دستگاه نبوده است.

کسیمیاییست عسجب بسندگی پیرمغان خساک او گشتم و چسندین درجسانم دادند پیر گلرنگ مسن اندر حق ازرق پوشان رخست خسبت نداد ارت محکایتها بود پس پیرمغان گلرنگ بوده است و او نیز دل خوشی از «ازرق پوشان» نداشته است. مشکسل خسویش بسر پیر مغان بردم دوش کسو به تأیسید نسظر حسل مسعما مسی کرد دیدمش خرم و خندان قدح باده به دست ونسدر آن آیسنه صدگونه تساشا مسی کرد گفتم این جام جهان بین به تو کسی داد حکیم گسفت آن روز کسه ایسن گنید مینا می کرد

در اینجا باز حافظ از تقدیر و قضا و قدر و جبر و تفویض سخن رانده است. نیکی پیرمغان بین که چو ما بنمنتان همر چه کردیم به چشم کرمش زیبا بود گفتم شراب و خرقه نه آیین مذهب است گفت ایسن عمل به مذهب پیرمغان کنند بسندة پسیرمغانم کسه ز جهلم برهاند پیر ما همر چه کمند عین ولایت باشد پیر دُردی کش ما گرچه ندارد زر و زور خوش عطابخش و خطاپوش خدایی دارد بسندهٔ پسیر خسرابساتم که درویشسان او گشیج را از بی نیازی خاک بر سر میکنند ای گسدای خسانقه بسازآ که در دیسر مغان مسی دهند آبسی و دلهسا را تسوانگر میکنند دولت پسیرمغان بساد کسه بساقی مستهل است دیگسری گسو بسرو و نسام مین از یساد بسرد حریم درگه پیرمغان پناهت بس

ماکه رندیم و گدا دیر مُغان ما را بس

حافظ از مُغان و دیرمُغان و خرابات مغان مکرر سخن رانده است و بر ما معلوم نگردید که چه علت دارد.

به فریادم رس ای پیر خرابات به یک جرعه جوانم کن که پیرم اینجا با مشکل تازهای سروکار پیدا میکنیم یعنی چطور می شود که حافظ در حیات پیر خود، پیرو سالخورده باشد. لایعلمالغیبالاهو.

جل سال بیش رفت که من لاف میزنم کز چاکران پیرِ مغان کسترین سنم معلوم می شود که حافظ (محمد شمس الدین) در عنفوان جوانی شیخ را شسناخته بوده است چون شیخ در سال ۷۴۵ وفات کرده است و خود حافظ، هم در سال ۷۹۲ رخت یربسته است؛ افسوس که ما را اطلاع بیشتری در باب این شخص نیست.

در خرابات سُغان گر گذر افتد بازم حاصل خرقه و سجّاده روان در بازم در خرابات سغان نور خدا سیبینم این عجب بین که چه نوری زکجا میبینم دوستان وقت گُل آن که به عشرت کوشیم سخن پیرمغان است و بجان بنیوشیم من که خواهم که تنوشم بجز از راوق<sup>۱</sup> خم چکنم گر سخن پیرمغان ننیوشم پیر سغان ز توبه ما گر ملول شد گو باده صاف کن که به عُذر استاده ایم

دارق يعنى صاف و پالوده.

| مــــن از پــــيرمغان مــــنَّت پــذيرم |
|-----------------------------------------|
| فــــراغت بــخشد از شـــاه و وزيـــرم   |
| مىغذورم ار حىديث تىو باور ئىمىكنم       |
| کے سے کے نان درگے پے رمغان شدم          |
| به قول حافظ و فتوای پـــرصـاحب فــن     |
| که نیست در سر من جز هوای خدمت او ۱      |
| درس حدیث مهر بر او خوان و زو شنو        |

۱. کمان خجندی هم این بیت را دارد: غلام پیر خراباتم و طبیعت او که نیست جز من و شاهد حریف صحبت او

## **باب پنجم** اشاراتی به کلیات حکمت و عرفان و معرفت

حــد چه میبری ای سست نظم بـر حـافظ تبول خاطر و لطف سـخن خـدا داد است

حافظ

مرا در منزل جانان چه امن و عیش چون هر دم جسرس فسریاد سی دارد که پسر بندید سعملها شب تاریک و بیم موج و گردایس چنین هائل کسجا دانسند حسال مسا مسبکباران سساحلها مَتْی ماتَلْق مَنْ تَهْوِیٰ دَعِ الدَّنِیا وَ أَهْبِلَهْا

زعشیق نیاتمام میا جیالیار مُستغنیاست به آب و رنگ وخال و خط چه حاجت روی زیبارا کشتی شکستکانیم ای بیاد شرطه برخیز بیاشد کیه بیاز بینیم دیندار آشینا را ده روزه سهر گیردون افسانه است و افسون نیکی بیه جیای پیاران فرصت شیار پارا بسا دوستان مُروّت بسا دشمتان مدارا گسر تسو نسمی سندی، تسغییر ده قسطا را کاین چنین رفته ست در عهد ازل تقدیر ما عساقلان دیسوانسه گسردند از پسی زنجیر ما هست خساکسی که به آبی نخرد طوفان را تسا نسه سسرگشته نسوی دایسرهٔ امکسان را نفع ادام را

آسایش دو گیتی تفسیر این دو حرف است بسا دوس در کسوی نسیکنامی سا را گذر ندادند گسر ت در خسرابات طریقت نیز هم منزل شویم کاین چنیر عقل اگر داند که دل بند زلفش چون خوش است عساقلان دی یسار مسردان خسدا بساش که در کشتی نوح هست خسا نشسوی واقسف یک نکسته ز اسسرار وجود تسا نسه م خاک بر سر کن غم ایام را

کاین حال نیست زاهد عالی مقام را راز درون یسیرده ز رنسیدان مست یسیرس میسیو سین و دور قسمر را چسه اخستیار در گــردشند بــر حسب اخــتیار دوست احرام چه بندیم چو آن قبله نه اینجاست در سعی چه کوشم چو از سروه صفا رفت زآنک بخشایش بس روح مکرم با اوست حیافظ از مسعتقدان است گرامی دارش بان وصف تو گفتن نه حد امکان است جراکه وصف تسو بیرون زحد اوصاف است ب چشم عشق توان دید روی شاهد غیب کے نور دیدۂ عاشق زقاف تا قاف است که صاف این سر خم جسله دردی آسیز است میجوی عیش خوش از دور واژگون سیهر سپهې بسر شده پېرويزنیست خون پالای که ریز،اش سر کسری و تاج پرویز است پسری نسهفته رخ و دیسو در کسرشمه خسسن بسوخت ديده ر حيرت که اين چه بوالعجبيست ز خاک مکّه ابوچهل، ایس چه بوالعجبیست حسن ز بصره، بـ لال از حـبش، صـهيب از روم وان می که در آنچاست حقیقت نـه مـجاز است خسمها هسمه در جسوش و خروشند ز مستی عیبم مکن که حاصل هر دو جهان یکیست

سودائییان عیالم پیندار را بگیوی سرمایه کم کنید که سود و زیان یکیست دولت در آن سر است که با آستان پکیست

## اشاراتی به کلیات حکمت و عرفان و معرفت

دور است سسر آب دریسن بادیه هشدار تسا غسول بیابان نفریبد به سرایت شب تسار است و ره وادی ایسن در پیش آتش طسور کجا موعد دیدار کجاست هر که آصد به جهان نقش خرابی دارد در خرابات بگویید که هشیار کجاست آن کس است اهل بشارت که اشارت داند نکته ها هست بسی، محرم اسرار کجاست حافظ از باد خزان در چسمن دهر مرنج فکر معقول بفرما، گل بی خار کجاست در راه عشق مرحلهٔ قرب و بعد نیست

در روی خود تفرّج صنع خدای کن

یکقصه بیش نیست غم عشق و این عجب کرز هر زیان که می شنوم نا مکرر است در کسوی سا شکسته دلی می خرند و بس بازار خود فروشی از آن سوی دیگر است بعری ست بعرعشق که هیچش کناره نیست آنجا جز آنکه جان بسپارند چاره نیست آن دم که دل به عشق دهی خوش دمی بود در کمار خبر حاجت هیچ استخاره نیست مرا را به منع عقل مستر مان و می بیار کمان شحنه در ولایت ما هیچ کاره نیست اگر چه مستی عشقم خراب کرد ولی استاس هستی من زان خراب آبادست به کوی میکده هر سالکی که ره دانست دری دگر مستی من زان خراب آبادست

خیز تا بر کلک آن نقاش جان افشان کنیم کاین همه نقش عجب در گردش پرگار داشت گر شرید راه عشقی فکر بدنامی مکن شیخ صنعان خرقه رهن خانهٔ خمّار داشت جمال شخص ته چشم است و زلف و عارض و خال هآزار نکته در ایسن کار و بار دلداری ست روندگان طریقت به نیم جو نخرند قسبای اطلس آن کس که از هنر عاری ست بیا که قصر امل سخت سست بنیاد است

**فسلام هتت آنم که زسر چرخ ک**یود ز هسر چه رنگ تعلق پذیرد آزاد است

میزنند صغیر ندانست که در این دامگه چه افتادهست م گره یگشای کسه بسر مسن و تو ذرِ اختیار نگشادهست خواهی کن که در شریعت ما غیر از این گناهی نیست مدانسم کیست که من خموشم و او در فغان و در غوغاست یز می دارند کسه آتشی که نمیرد همیشه در دل ماست اینهمه نیست باده پیش آر که اسباب جهان اینهمه نیست می سایه مکش کسهچه خوش بنگری ای مسرو روان اینهمه نیست می سایه مکش کسهچه خوش بنگری ای مسرو روان اینهمه نیست رم ای مساقی فرمتی دان که ز لب تا به دهان اینهمه نیست واست شمع شکر خدا کسه مسر دلش در زبان گرفت ر جهان بدید از غسم مسبک برآمد و رطل گران گرفت ارباب حاجتیم و زبان سؤال نیست

تسراز کسنگرهٔ عسرش میزنند صفیر رضا به داده بده وز جبین گره یگشای مباش در پسی آزار و هر چه خواهی کن در اندرون مین خسته دل ندانم کیست از آن بسه دیسر صغانم عسزیز میدارند حاصل کارگه کون و مکان اینهمه نیست مستق میسدره و طویی ز پسی سایه مکش بسر لب بیسر فسنا منتظریم ای مساقی افشای راز خسلوتیان خصواست شمیم می خور که هر که آخر کار جهان بدید ادیاب حاجتیم ه

نـــبود، نــقش دو عــالم كــه رنگ الفت بــود زمــانه طــرح مـحبّ نـه ایـن زمـان انـداخت مــــــعنتِ آبِ زنـــــدگی و روضـــــهٔ ارم جــز طــرف جـویبار و مـیخوشگوار چـیست کس را وقوف نیست که انجام کار چیست

پیوند عسر بسته به موییست هوشدار غسخوار خویش باش غم روزگار چیست راز درون پرده چه داند فلک خسوش ای مذعی نزاع تو با پردهدار چیست مستور و مست هر دو چو از یک قبیلهاند ما دل به عشوه که دهیم، اختیار چیست به صورت از نظر ما اگرچه محجوب است همیشه در نسظر خساطر مرقهٔ ماست نه من ز بی عملی در جمهان ملولم و یس ممللت عملها هم ز عملم یی عمل است به چشم عقل در این رهگذار پُر آشوب جمهان و کار جهان بی ثبات و بی محل است زقسیمت ازلی چر هرهٔ سیه بیختان به شست و شوی نگردد سفید و آین مثل است خـــلَلپذیر بـــود هـــر بــنا کــه مــیبیی مگـر بــنای محیت کـه خـالی از خـلل است فکر هر کس به قدر همت اوست

از گیوشدای بسرون آی، ای کیوک هدایت ا زنبهار از ایسن بهابان ویسن راه بسینهایت زیسن معما، هیچ دانا در جهان آگاه نیست در صراط مستقیم ای دل کسی گراه نیست کاین همه زخم نهان هست و سجال آه نیست گیرو دار و حاجب و دریان درین درگاه نیست یسه اختیار؟ که از اختیار بیرون است که ندادند جُنز ایس تحقه به ما روز الست اگر از خمر بهشت است و گر از یاده مست بگشیسیود نیسافه ای و در آرزو بیسیت هـــنگامه بــاز چــيد و در گــفتگو بــبست هـر كسي يستج روزه نهوبت أوست پـــــدەدار خــــريم حـــرمت اوست بر باد داد و هیچ غم بیش و کم نداشت مسکمین بسرید وادی و ره در حسرم نسداشت غم این کار نشاط دل غمگین من است وأنسجه كمويند روانميست نكسوبيم رواست

در ایسن شب سیاهم گے گٹت راہ مقصود از هر طرف که رفتم جز وحشتم نيفزود جميست ايس مسقف بلند سادة بسيار نقش در طریقت هرچه پیش سالک آبد خیر اوست این چه استغناست پارب وین چه نادر حکمت است هر که خواهد گوییا و هر که خواهمد گو بسرو جگونه شـاد شـود اندرون غـگينم بسرو ای زاهند و بسر دُردکشان خبرده مگیر آنجه او ریسخت به پسیمانهٔ مسا نوشیدیم تا عاشقان بسه بسوی نسیسی دهند جان دانا جو دید بازی این جرخ حقه باز دور مسجنون گستشت و نسویت ساست مسین کسیه بیاشم در آن حسرم کسه صبیا خــوش وقتٍ رنــدٍ مست كـــه دنـيا و آخـرت همر راهمرو کله ره بله حمریم درش نمیرد. روزگاریست که سودای بشان دیس اسن است فرض ابزد بگذاریم و به کس بد نکتیم

۱. در مقالاتی که راقم این سطور سابقاً هر سال در موقع رحملت دوستش صادق همدایت در مجله «سخن» به چاپ میرساند این بیت را خطاب به هدایت آورده بود. نساظر روی تسبو صباحب نسظرانسند ولی سر گیسوی تو در هیچ سری نیست که نیست مصلحت نیست که از پرده برون افتد راز ورنه در مجلس رندان خبری نیست که نیست از کسران تسا به کران اشکر ظلم است ولی از ازل تسا بسه ابسد فسرصت درویشان است حسافظ ار آب حسیات ابسدی مسیخواهسی مستیمش خساک در خسلوت درویشان است در عشسق، خسانقاه و خسرابسات فسرق نیست هسر جسا که هست پرتو روی حبیب هست ای خواجه درد نیست وگرنه طبیب هست

فسریاد حسافظ اینهمه آخر به هرزه نیست هسم قصهای غریب و حدیثی عجیب هست ایسن راه را نسهایت صورت کجا توان بست کش صد هزار منزل پیش است در بدایت زاهستد غسسرور داشت مسلامت نسبرد راه رِنسد از ره نسباز بسه دارالسسلام رفت از این رباط دو دُر چون ضرورت است رحیل رواق و طاق معیشت چه سر بلند و چه پست که نیستی است سرانجام هر کمال که هست

مىزن ز چىون و چىرا دَم كىه بىندە مىقبل قىول كرد يىجان ھر سخن كە جاتان گفت سىخن عشىق نىيە آنىت كىيە آيىد بىە زبان ساقيا مى دە و كوتا، كىن ايىن گفت و شىنغت مىسوفى از پىسىرتو مىلى راز ئىيھانى دانىت گىوھر ھىر كىن ازيىن لعىل تىوانى دانىت كە نە ھركاو ورقى خواند معانى دائىت

عسرضه کسردم دو جسهان بسر دل کسار افستاده مسجز از عشسق تسو بساقی هسه فسانی دانست ای کسه از دفستر عسقل آیت عشسق آمسوزی متسرسم ایسن تکشه بسه تسحقیق نسدانسی دانست هر کسی آن درود عاقبت کار که کشت

همه کس طالب پیارند چه هشیار چه مست همه جا خانهٔ عشق است چه مسجد چه کنشت نیااسییدم مکسن از سیابقهٔ لطف ازل تو چه دانی که پس پرده که خوب استوکهزشت نیه سن از پیردهٔ تیقوی به در افتادم و پس پیدرم نییز بیهشت ابید از دست بیهشت در صومعهٔ زاهید و در خلوت صوفی جرز گوشهٔ ابروی تو محراب دعا تیست به دُرد و صاف ترا حکم نیست خوش در کش که هر چه ساقی سا ریخت عین الطاف است که آگه است که تقدیر بر سرش چه نوشت

که دهان تو بر این نکته خوش استدلالیست بسعد ازیستم نسبود شسایبه در جسوهر فسرد هركه چون من در ازل يک جرعه خور دازچام دوست س ز ستی برنگیرد تا به صبح روز حشر جسز ایسن خیال تدارم خدا گواه سن است غرض ز مسجد و میخاندام وصال شماست آن بسه کسه کبار خبود بنه عنایت رهبا کنند چون خُسن عاقبت نه به رندی و زاهدیست مسعشوق چسون نسقاب ز رُخ برنمى كشد هبر کس حکیایتی ہے تیصور چیرا کینند می خور که صد گناه ز اغیار در حجاب یسهتر ز طساعتی کسه بسه روی و ریسا کنند هر که پیوست بندو عُسر خنودش کنایین کنرد-خوش عروسی است جهان از ره صورت لیکن ہے۔ ہےاد اگے رود شے مےا زان جے اود مسلا در درون سینه هوایسی نهفتهایسم کیہ ہے جاپی نرید گر بہ ضلالت برود سالک از نبور هندایت پیرد راه به دوست کس ندانست که آخر به چه حالت برود حکم مستوری و مستی هسه بس خناست است بسو کسه از لوح دلت نسقش جسهالت بسرود حافظ از جشه حکمت به کف آور جامی کـــجاست شــــیر دلی کـــز بــلا بــپرهیزد فمسراز و شمیب بیابان عشق دام بیلاست طبيب عشق سنم باده خور كه ابن معجون فسيراغت آرد وانسديشة خمسطا بسبرد مسياد كآتش مستحرومي آب مستا بسيرد گنڈار ہے ظبلیات است خیض راہی کی مدانستم که این دریا چه سوج خونفشان دارد جو عاشق میشدم گفتم که بردم گوهر مقصود چنان بزی که اگر خاک ره شوی کس را غیبار خیاطری از رهگذار ما نیرید سردم در ایس فسراق و در آن پسرده راه نسیست یا همت و بسردهدار نشسانم نسمیدهد دیسو چسو بیرون رود فرشه در آید خــلوت دل نـيست جـاى صـحبت اغـيار

هسس کسه بسه مسیخانه رفت بسیخبر آیسد کے خےاک میکدہ کے بصر توانی کرد کے سے دھا کتی آر اپن سفر توانی کرد یے فیض یے خشی اسل نے ظر توانی کرد کے جا ہے کے ی طریقت گذر توانی کر د ورای مسدرسه و قسیل و قسال مسطله بسود در حميرتم كمه بساده فسروش از كبجا شبنيد فسرخنده بخت، آنکه به سمع رضا شنید بیا که سود کسی برد کاین تجارت کرد مسنظر جشم مسرا ابروی جانان طاق بود راز این برده نهان است و نهان خواهد بود مسقبول طبيع مبردم صباحب نبظر شبود هـ کس کـه این ندارد حقا که آن ندارد یہا سن خسیر نہدارم یہا او نشسان نہدارد درداکه ایسن مسعما شسرح و بسیان نسدارد به سر رسید اُمید و طلب به سر نرسید که شعهای زیانش به صد رساله برآید خيال بسود كيه ايسن كبار بي حواله برآيد بــــيفتد آنكــه در ايــن راه بــا شـــتاب رود خیوشا کستی که در این راه بی حجاب رود طـربق رنـدي و عثــق اخــيار خـواهـم كـرد

غفلت حافظ در این سراچه عجب نیست به سر جام جم آنگه نظر توانی کرد يله علزم ملرحلة عثلق، ييش نه قدمي با ک چارهٔ دوق حسفور و نسطّم اُسور تسوكسن سسراي طيبيعت تسميروي بيرون مسباحثی کسه در آن حسلقهٔ جسنون مسیرفت سر خداکه عارف سالک به کس نگفت یند حکیم عین صواب است و محض خیر بنهای بنادة چنون لغنل چیست جنوع عقل پیشاز این کاین سقف سبز و طباق مینابرکشند. برو ای زاهد خودین که ز چشم من و تو یس نکته غیر خسن بیاید که تا کسی جان بسی جمال جانان سیل جسهان ندارد بسا هیچکس نشانی زان داستان ندیدم هر شبنمی در ایـن ره صـد بـحر آتشـین است به لب رسبید مراجبان و بسر قیامد کام حکایت شب هجران نه آن حکایت حال است به سعی خود نتوان برد یی سه گوهر مقصود طریق عشق پرآشوب و فشته است ای دل حـجاب راه تسویی حـافظ از مـیان بـرخـیز نیسفاق و زرق نسبخند صفای دل مسافظ

هــم مگـر پـيش نـهد لطـف شـما گـامی چـند چشیم اِنستعام میداریسد ز اُتسعامی جسند کــه مگــو حــال دل سوخته بـا خـامی چـند نبود خبیر در آن خسانه کنه عنصمت نبود زآنکسه بسا زاغ و زغسن شسهیر دولت نسبود کریے سے بیرکند کش سے نیاشد کیے درس عشیے در دفیے تر نے باشد بسهم درش كسه بسخوانسند بسيخبر تسرود کے آبروی شریعت بدین قدر نرود مشكمل حكمايتي است كمه تمقرير مىكنند تا خود درون برده چه تدبیر میکنند ایس کسار خسانه ای ست کسه تسعییر میکنند قمسومي دكسر حسواله بسه تسقدير مسيكنند عجبا که حافظ برخلاف آنچه مکرر دربارهٔ قدرت کامله و مطلق تقدیر گفته در

مسا بسدان مسقصد عسالي نستوأنسيم رسسيد ای گسدایسان خسرابسات خسدا یسار شسماست پیر میخانه چه خوش گفت به دردیکش خوبش جون طهارت نبود کعبه و بنخانه یکیست دولت از مسرغ همایون طلب و سایهٔ او عيسجب راهسي است راه عشيسق كسانجا بشبیوی اوراق اگیر حسمدرس میایی خبیوشا دلی کیه میدام از پنی نیظر نیرود مکن به چشم حقارت نگاه در سن مست گمریند رمیز عثیق مگرید و مثینوید سا از بسرون در شده مسغرور صد قریب فسيالجسله اعتتباد مكن يسر لبيات دهر قسومی بنه جند و جهد شهادند وصبل دوست النجا سخن رانده است.

آتش کسرا بسوزد گر بولهب نباشد خبود را بسزرگ دیدن شرط ادب نباشد عشيق پيدا شد و آتش به همه عالم زد برق غیرت بدرخشید و جهان بر هم زد تا ابد جام مرادش همدم جانی بود بسی گردش کند گردون بسی لیل و نهارآرد در کمارخسانه عشق از کفر ناگزیر است در محفلی که خورشید اندر شمار ذراست در ازل پیسرتو حسینت ز تیجلی دم زد. عقل میخواست کز آن شعله چیراغ افیروزد در ازل هر کو به فیض دولت ارزانی بود شب صحبت غنیمت دان که بعدازروزگارما عساقلان نسقطهٔ پسرگار وجودند ولی عشق داند که در این دایتره سرگردانند وصف رخساره خورشید ز خفاش میرس

مشکل عشق نه در حوصلهٔ دانش ماست حل این نکته بدین فکر خطا نتوان کرد نـــظر پـاک تــوانـد رخ جسانان دیـدن که در آیینه نظر جز به صغا نتوان کرد ز مـلک تـا مـلکوتش حـجاب برگیرند هــرآنکـه خـدمت جام جهان نـما بکند طیب عشق مسیحادم است و مشفق لیک چــو درد در تـو نـبیند کـرا دوا بکـند ن شب ظلت و بیابان به کجا توان رسیدن مگر آنکه شــع رویت به رهم چراغ دارد دلی کـه غـیب نـمایست و جسامجم دارد ز خاتمی کـه دمی گم شود چـه غم دارد ز سر غیب کس آگاه نیست قصه مخوان کـدام مـحرم دل ره در ایـن حـرم دارد که شادی جهانگیری غم لتکر نمیارزد

گـل آدم بسرشتند و بـه پـیمانه زدنـد بـا مـن راه نشـین بـادهٔ معـتانه زدنـد چـون نـدیدند حـقیقت ره اقسـانه زدنـد چـون ره آدم خـاکی بـه یکی دانـه زدنـد نا سر زلف سخن وا بـه قـلم ثـانه زدنـد کـه در آنـجا خـیر از جـلوهٔ ذاتـم دادنـد در چـین زلف آن بت مشکـین کـلاله بـود نیست معلوم کـه در پـردهٔ اسرار چـه کـرد نیست معلوم کـه در گردش پـرگار چـه کـرد جـام مـی مـغانه هـم بـا مغان تـوان زد ز پیش آهـوی ایـن دشت شـیر قـر بـرمید دوش دیسدم کسه ملائک در میخانه زدند ساکنان حسرم مستر و عسقاف ملکوت جنگ هفتاد و دو ملت هسه را عذر بنه ما به صد خرمن پندار ز ره چون نرویم کس چو حافظ نکشید از رخ اندیشه نقاب بعد از آیمن روی من و آینه وصف جسال آن نسافه مسراد کسه مسیخواستم ز غیب سساقیا جسام مسیم ده کسه نگسارنده غیب آنکسه بسر نستش زد ایسن دایسره مینایی در خسانقه نگسنجد اسسرار عشق و مستی عسجائب ره عشق ای رفسیق بسیار است یے کے ی عشق منہ ہی۔دلیل راہ قدم کہ گم شد آنکہ در این رہ بہ رهبری نرسید خیندای را مینددی ای دلیل راہ حسرم کے نیست بادیۂ عشق را کراتہ پندید چُو پردہدار ہے شمشیر میزند حمہ را کسی مقیم حسریم حرم نخواہند ماند کہ جام بادہ بیاور کہ جم نخواہند ماند

بر این رواق زبرجد نوشته اند به زر که جز نکویی اهل کرم نخواهد ماند از ره مرو به عشوهٔ دنیا که این عجوز مکساره مین نشیند و مُسحتاله می رود دل چُسو پرگار به هرسو دورانی می کرد وندر آن دایره سرگشته و پا برجا بود سالها دل طلب جامجم از ما می کرد وانچه خود داشت ز بیگانه تمنا می کرد گوهری کز صدف کون و مکان بیرون بود طلب از گمشدگان لب دریا می کرد چو منصور از مراد آنانکه بردارند بردارند

در ره عشیق نشید کس بیه پیقین میحرم راز هیر کسیی بسر حسب فکسر گسمانی دارد آری آری سُخن عشق نشانی دارد

با خرابات نشینان ز کرامات ملاف هر سخن وقتی و هر نکته مکانی دارد عاشقان را بر سر خود حکم نیست هسر چه فرمان تر بائد آن کنند گره ز دل بگشا وز سپهر یاد مکن که فکر هیچ مهندس چنین گره نگشاد ز انسقلاب زمانه عبجب مدار که چرخ از ایسن قسانه هزاران هزار دارد یاد<sup>(</sup> ز فکر تفرقه باز آی تا شوی مجموع بحکم آنکه چو شد اهرمن سروش آمد پیر ما گفت خطا بر قلم صنع نرفت آفرین بر نظر پاک خطا پوشش باد<sup>۲</sup>

از هـــر طــرفی کــه گـوش کـردم آواز ســـؤال حـــيرت آســد

۱. برای اوضاع کنونی ایران فال گرفتم همین غزل و همین بیت آمد (اول بهار ۱۳۶۶ شمس).
 ۲. چنان می نماید که حافظ معتقد است که خطا هم در آفرینش امکان پذیر است.

نسه وصلی یسماند و نسه واصل آنسجا کسه خسیال حسیرت آمسد اینهمه عکس می و نقش سخالف که نمود یک فروغ رخ ساقی ست که در جام افتاد حسن روی تو به یک چلوه که در آینه کرد ایسنهمه نسقش در آیسینهٔ اوهام اقتاد چه کند کزیمی دوران نرود چون پرگار هسر که در دایسرهٔ گردش ایام اُفتاد هر کس که جان نداد به جانان نمی رسد

ک خیال انگیز نستشش به حرام از خود صور تگر چین باشد ه کسی دادند در دایسره قسمت اوضاع چین بساشد ازلی این بود کسان شاهد بازاری وین پرده نشین باشد نجزامه مسقصود شدم خراب جهانی زغم تمام و نشد نجزامه مسقصود شدم خراب جهانی زغم تمام و نشد ود قابل فیض ورنه هر منگ و گلی لؤلؤ و مرجان نشود عسالی حمافظ طالب چشمه خور شید درخشان نشود م باده تا گدا غیرت نیاورد کمه جهان پربلا کند احت ای حکیم نسبت مکن به غیر که اینها خدا کند و و عقل نیست و هسم ضعیف رای فضولی چرا کند عیسی دمی کجاست که احیای ماکند

هر کو نکند فیعی زین کیلک خیال انگیز جام می و خون دل هر یک به کسی دادند در کار گلاب و گل حکم ازلی این بود فسخان که در طلب گنجنامه مقصود به کوی عشق منه بی دلیل راه قدم گوهر پاک بباید که شود قابل فیض ذره را تسا نیود همت عالی حمافظ مساقی به جنام عدل بده باده تا گدا گر رنج پیشت آید وگر راحت ای حکیم در کارخانه ای که ره علم وعقل نیست

| گفتا همه آن بودکه بر لوح جبین بود       | گفتم کــه بـــی خـط خـطا بـر تــو کشـیدند |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------|
| گفتا به کوی عشق هـم ایـن و هـم آن کــند | گفتم صخمپرست مئسو با صحد نشین             |
| جـــز نـــقش نگـــار خـــوش نــبائـد    | هــــر ئــــقش كــــه دست عـــقل بــندد   |
| کے اعتراض ہے اسرار علم غیب کند          | سرا به رندی و عشـق آن فـضول عـیب کـند     |
| مباد کمی که در این نکمته شک و ریب کمند  | کــلید گــنج سـعادت قـبول اهـل دل است     |

بسرو زاهسدا خرده بر ما مگیر که کار خدایی نه کاری ست خرد مسرا از ازل عشت شد سرتوشت قسطای نوشته نشیاید سرترد مرزن دم ز حکمت که در وقت مرگ ارمسطو دهد جان چرو بیچاره کُرد عارفی کو که کند فیم زبان سوسن تا بپرسد که چرا رفت و چرا باز آمد کس ندانست که منزلگه مقصود کجاست ایستقدر هست که بانگ جرسی می آید نفز گفت آن بت ترما بچه باده فروش شادی روی کسی خور که صفایی دارد رُباب و چینگ به بانگ بلند می گویند که گوش هوش به پیغام اهل راز کنید هرآنکسی که درایین حلقه نیست زنده به عشق می است که موش می نماز کنید

زاهد و عجب و نساز و من و مستی و نیاز تما خود او را ز میان با که عنایت باشد مسباش غسره بسه علم و عمل فقیه مدام کسه هیچکس ز قبضای خدای جان نبر د ساقیا می ده که با حکم ازل تدییر نیست قسابل تسغییر نبود آنچه تعین کردهاند کینه شرط وفا ترک سر بود حافظ

نساز پسرورد تستعم تسیرد راه بسه دوست مساشقی شسیوهٔ رنسدان بسلاکش بساشد حیف باشد دل دانا که مشوش باشد

را، عشق ارچه کسینگا، کسانداران است هر که دانسته رود صرفه ز اعدا ببرد مسحر با معجزه پهلو نزند دل خوش دار مسامری کیست که دست از یدبیضا ببره خانه خانی کن دلا تا سنزل جانان شود کاین هومناکان دل و جان جای دیگر می کنند بر در میخانه عشق ای مسلک تسبیح گوی کساندر آنسجا طلینت آدم مسخمر می کنند جناب عشق را درگه بسی بالاتر از عقل است کسی آن آمنان بوسد که جان در آستین دارد دلا مسعاش چنان کن که گر بلغزه پای فسر شتهات بسه دو دست دعسا نگهداره حر که شد محرم دل در حرم یار بماند و آن که این کار ندانست در انکار بماند از صدای سخن عشق ندیدم خوشتر یادگاری که در این گنید دوار بماند حافظ اسرار آلهی کی نمی داند خموش از که می پرسی که دور روزگاران را چه شد در مقامات طریقت حر کجا کردیم سیر عافیت را با نظر بازی فراق افتاده بود خصر د حسر چند نقد کائنات است چسه سنجد پیش عشق کیسیاکار خدا را زین معما پرده بردار

بسه مسبقوران مگو استرار مستی حسدیت جان منهرس از نقش دیدار خامی و ساده دلی شیوه جانبازان نیست خسیری از بَسرِ آن دلبسر عیآر بیار در هجر وصل باشد و در ظلمت است نور

سعی نابرده در این راه به جایی نرسی مزد اگر مسیطبی طاعت استاد ببر جهان و هرچه دراو هستسهل و مختصر است ز اهل معرفت این مختص دریغ مدار نیصیحتی کینت بندو و بهانه مگیر هرآنچه ناصح مشفق بگویدت بپذیر نعیم هر دو جهان پیش عاشقان به جوی که این متاع قلیل است و آن عطای کثیر بسر آن سرم که ننوشم می وگنه نکنم اگر موافق تدییر مین شود تقدیر چرو قسست ازلی بی حضور ما کردند گر اندکی نه به وفق رضاحت خرده مگیر محور قسست ازلی بی حضور ما کردند گر اندکی نه به وفق رضاحت خرده مگیر در بیابان گر به شوق کعبه خواهی زد قدم مرز شها گر کند خار مغیلان غم مخور جسز قسطاون خُرم نشرین شراب میز حکمت به ما که گوید بساز عاقبت منزل ما وادی خاموشان است حسالیا غلغاه در گنید افلاک انداز یاک شو اول و پس دیده بر آن پاکانداز

فرشته عشق نداند که چیست قصه مخوان بخواه جام و شرابی به خاک آدم ریز میان عاشق و معشوق هیچ حائل نیست تو خود حجاب خودی حافظ از میان برخیز

## اشاراتی به کلیات حکمت و عرفان و معرفت

ک که کیمیای مراد است خاک کوی نیاز ک م مرد راه نسیندیشد از تشیب و فراز در ایسن مراجهٔ بازیچه غیر عشق میاز رفیق عشق چه غم دارد از تشیب و فراز گرت چو شمع بسوزند بای دار و باز گرچه هشیاران ندادند اختیار خود به کس ای دل به درد خسو کن و نام دوامپرس چون و چرا میرس

نیازمند بیلاگ و رُخ از غیبار مئوی که کیبای مر ز مشک لات طریقت عنان متاب ای دل که صرد راه ن درایسن مقام مجازی بجز پیاله مگیر در ایسن سراچ رونی گان طریقت ره بیلا میپرند رفیق عشق چه بدین سپاس که مجلس منور است به دوست گرت چو شمع دل به رغبت می سپارد جان به چشم مست بار گرچه هشیاران ند در دفتر طبیب خرد باب عشق نیست ای دل به درد دریاب نقد وقت وز چون و چرا مپرس

گفتگوهاست در ایس راه که جان بگدازد هر کسی عربدهای این که میین آن که مهرس در بیان طلب گرچه ز هر سو خطریست می رود حافظ بی دل به تولّای تو خوش تکیه بر تقوی و دانش در طریقت کافریست راه رو گر صد هنز دارد توکّل بایدش به جد و جهد چو کاری نسی رود از پیش به کردکار رها کرده به مصالح خویش چو پیر سالک عشقت به می حواله کند بنوش و منتظر رحمت خدا می باش گرت هواست که چون جم به متر غیب رسی بیا و همدم جام جهان نسما می باش

بسی شدیم و نشد عشق را کرانه پدید تیبارکالله از ایسن ره که نیست پایانش جسال کسعبه مگر عذر رهروان خواهد که جسان زنده دلان سوخت در بیابانش خسیال حوصله بسعر مسیپزد هسیهات چهاست در سر ایس قطره سعال اندیش نزاع بر سر دنیای دون مکن درویش .

گفت آسانگیر بر خودکارها کـز روی طـبع مخت میگیرد جهان بر مردمان سخت کوش تا نگردی آشـنا زیـن پـرده رمـزی نشـنوی گـوش نـامحرم نـبائـد جـای پـیغام سـروش در حريم عشق نتوان زد دم از گفت و شنيد زانکه آنجا جمله اعضا چشم بايد بود و گوش بر بساط نکته دانان خود فروشی شرط نيست يا سخن دانسته گو ای مرد بخرد يما خموش دلا دلالت خميرت کمنم يسه راه نسجات مکن به فسق سياهات و زهند هم سفروش بسيا تما در مسي صافيت راز دهنر بنمايم به شرط آنکه ننمايی به کج طبعان دل کورش خواجه آنست که باشد غم خدمتکارش

گسر مسوی خیز حادثه سر بر فلک زند عارف به آب تر نکند رخت و بخت خویش ایسن خسرد خسام بسه سنیخانه بسر تسا مسی لعسل آوردش خسون بسه جوش عسفو خسدا بسیشتر از جسرم مساست نکسته سسریسته چسه گسویی خسوش گسرچسه و صالش نسه بسه کوشش دهند آنسقدر ای دل کسه تسوانسی بکوش هر که ترسد ز ملال انده عشقش نه حلال

طــرّه شـاهد دنسیا هـمه بـند است و فـریب مـارفان بـر سـر ایـن رشـته نـجویند نـزاع رفیق خیل خیالیم و همنشین شکیب

اگر شراب خوری جرعه هیچ در هیچ است هسزار بسار سن این نکته کرده م تحقیق اگر شراب خوری جرعه ای قشان بر خماک از آن گناه که نفعی رسد به غیر چه بماک چه دوزخی چه بهشتی چه آدمی چه پری به مذهب همه کفر طریقت است امساک تسرا چسنان که تسویی هسر نظر کجا بیند یسهقدر بینش خود هر کسی کند ادراک رموز عشق مکن فاش پیش اهل عقول

پیای میا لنگ است و مینزل بس دراز دست میا کیوتاه و خیرما بنی تخیل پیارب ایسی آتش که بر جان من است میرد کن ز آنمیان که کردی بر خلیل تیمویل عشق و رندی آسیان نمود اول آخر بسوخت جانم در کنب این فضائل در پس آیسنه طیوطی صفتم داشته انبد آنیچه استاد ازل گفت بگیو میگویم

که سلطانی عالم را طغیل عشق می بینم بیا کاین داوریها را به پیش داور اندازیم کار فرمای قدر میکند این من چه کنم روزی رُخش بسیینم و تسلیم وی کنم خسوشادمی که از آن چهره پرده یرفکنم دریغ و درد که غنافل ز کار خویشتنم که در مسراچة ترکیب تخته بند تنم

جسهان فانی و باقی فدای شاهد و ساقی که سلطانی ، یکی از عقل میلافد یکی طامات میبافد بیا کاین داوری برو ای زاهد و بر دُردکشان خرده مگیر کار فرمای قد این جان عاریت که به حافظ سپرد دوست روزی رُخش ب حجاب چسهرهٔ جان میشود غبار تنم خسوشادمی ک عسیان نشد که چار آسدم کا بودم دریغ و درد ُ چگونه طوف کنم در فضای حالم قدس که در سرا که سوزهاست نهانی درون پیرهنم

بیا و هستی حافظ ز پیش او بسردار که با وجود تو کس نشنود ز من که منم خسرم آن روز کسزین مسنزل ویران بسروم راحت جان طلبم وز پسی جانان بسروم در بسیابان فسنا گسم شسدن آخر تا چند ره بسپرسیم مگسر پسی بسه مسهنات بسریم در خسرابسات مسغان نسور خسدا مسی بینم این عجب بین که چه توری ز کنجا می بینم هسر دم از روی تو نقشی زندم راه خیال باکه گویم که در ایس پسرده چها می بینم نیست در دایره یک نقطه خلاف از کم و بیش که من این مسئله بی چون و چرا می بینم هر دو عالم یک فروغ روی اوست

اعستمادی نسیست بسر کسار جسپان بسلکه بسر گردون گردان نسیز هم<sup>ا</sup> نقش مستوری و مستی نه به دست من و تست آنسچه استاد ازل گفت بکن آن کسردم مکن دریس چستم سرزنش به خود رویسی چسنان که پسرورشم مسی دهند مسی رویم غبار راه طلب کیمیای بهروزی ست

۱. حافظ این دو کلمهٔ «نیز» و «هم» را چند بار با هم آورده است و در تمام غزل «بیت» تکرار شده است.

1.1

نسیست اتید صلاحی ز فساد حافظ چونکه تقدیر چنین است چه تدبیر کنم سر خدا که در تستق غیب منزویست سستانهاش نسقاب ز رخستار برکشیم من ملک بودم و فردوس برین جایم بود آدم آورد در ایسن دیسر خراب آبادم درد عسائق نشود به ز مُداوای حکیم

روح را مسحبت نساجنس عسذابیست الیم

مگر دیوانه خواهم شد در این سودا که شب تا روز سخن با ماه میگویم پری در خواب می بینم رهر و مسنزل عشقیم و ز مسرحد عدم تسا به اقسلیم وجود اینهمه راه آمده ایم همراز عشق و همنفس جام باده ایم

ما نگوییم بندو منیل بنه نناحق نکنیم جنامهٔ کس سنیه و دلق خنود ازرق نکنیم رقبیم مستغلطه بندر دفتر دانش ننزنیم سنز حنق بند ورق شنعیده ملحق نکنیم هرچه آغاز تدارد نپذیرد انجام

چستان پر شد فیضای سینه از دوست کسه فکر خویش گم شد از ضمیرم یسارب از ایسر هدایت بسرسان بسارانسی بسیشتر زآنک چس گردی ز میان برخیزم تسلقین درس احسل نسطر یک اشسارت است کسسردم اشسسارتی و مکسسرر نسسمیکنم می خورم با تسو و دیگر غم دنیا نخورم راه خسلوتگه خساصم بسنیا تسا پس از ایسن کیه دراز است ره میقصد و مین نیو سیفرم هستمتم بسندرقة راه كنن اي طباير قنبدس وز سر کوی تو پرسند رفیقان خمیرم خــرّم آن روژ کــزین مـرحـله بـر بـندم رخت تنگ چشمم گر نظر بر چشمهٔ کوٹر کنم عاشقان را گر در آتش می پسندد لطف درست خراهی که زلف بارکشی ترک هوش کن بسير هيوشمند مسلسله نستهاد دست عشيق هشدار و گروش دل به پیام سروش کمن در راه عشيق وسيوسه اهترمن بسييست نــــقشی بـــر آب مــیزنم از گـریه حـالیا تـاکـی شـود قـرین حـقیقت مـجاز مــن

هسم مستی شسبانه و راز و نیاز سن یه راستی طلب آزادگی ز سرو چسن اعتبار سخن عام چه خواهید بودن چون بگذریم دیگر تتوان بهم رسیدن بسیا و خسرگه خسورئید را منزر کن نا به خلوتگه خورشید رسی چرخ زنان از می لعل حکایت کن و شیرین دهنان ضیر عافیت اندیش بیش بینان بین کسه در طریقت ما کاقریست رنجیدن گفتم ای خواجهٔ عاقل هنری بهتر از این رمسزی برو بیرس و حدیثی بیا بگو

زاهد بجو از تعاز تو کاری تمی رود هم مستم طریق صدق بیاموز از آب صافی دل به راستی ط باده خور غم مغور و پند مقلد منیوش اعتبار سخر فرصت شمار صحبت کز این دو راهه منزل چون بگذری معاب دیده ادراک شد شعاع جمال بیا و خرم کستر از ذرّه نمای پست مشو مهربورز تا به خلوت گفت حافظ من و تو محرم این راز نمایم از می لعل م اسیر عشق شدن چاره خلاص من است ضیر عافین وفا کنیم و مطامت کشیم و خوش باشیم که در طریا ناصحم گفت که جز غم چه هُنر دارد عشق گفتم ای خوا با هر ستارهای سروکار است هر شیم

کے نیست سعصیت و زمید ہے مشیّت او مکن بنه چشیم حیقارت نگاه در سن مست یادم از کشته خوش آمند و هنگام درو مسزرع سنجز فسلک دیسدم و داس منه نسو از فروغ تر به خورشید رسد صد پرتو گر روی پاک و مجرّد چو مسیحا به فیلک خرمن مه به جنوی خنوشهٔ پنروین به دو جنو آسمان گو مفروش این عظمت کاندر عشق کے خفتہ ای تو در آغوش بخت خوابزدہ وصيال دولت بسيدار تسبرست نسدهند تسا نگردد زنسو ایسن دیسر خراب آلوده شست و شویی کمن و آنگه بهخرابات خرام کیے صفایی نیدہد آب تے راب آلودہ یاک و صافی شو و از چاه طبیعت بدر آی کے تسبحقیقش فسینون است و فسیانه وجميسود ميسا مستعمايي است حمسافظ کے رأی ہے۔ از ہے خت جے وان ہے جمسوانسا سمسرمتاب از پمسند پمسيران تنها نه متم كعبة دل بتكده كرده

ج پهل مین و عیلم تو فیلک را چه تفاوت آنجا که بصر نیست چه خوبی و چه زشتی تیا کی غیم دنیای دنیی ای دل دانسا حیف است ز خوبی که شود عاشق زشتی بُعد منزل نبود در سفر روحانی

ای به پخبر بکوش که صاحب خبر شوی تسا راهسرو نسباشی کی راهبر شوی دست از مس وجود چو مردان ره بشوی تسا کسیعیای عشق بیابی و زر شوی خواب و خورت ز مرتبهٔ خویش دور کرد آنگه رسی به خویش که بی خواب و خور شوی گر نور عشق حق به دل و جانت اوفتد بساله کرز آفتاب فلک خویتر شوی یک دم غربتی بحر خدا شو گمان میر کز آب هفت بحر به یک موی تر شوی وجسه خسدا اگر شودت منظر تنظر زین پس شکی نماند که صاحب نظر شوی گر در سرت هوای وصال است حافظا به اید که خاک درگه اهل بصر شوی

فکر خود و رای خود در عالم رندی نیست کفر است در این مذهب خود بینی و خودرایی جایی که بسرق عسصیان بسرآدم صفی زد مسا راچگون نی نیسید دعسوی بسیگناهی بر در ره مسنزل لیسلی که خطرهاست به جان شسرط اوّل قسدم آن است کسه مجنون باشی هشدار کسه گر وسوسهٔ عقل کنی گوش آدم صفت از روضه درخوان بسه درایسی در مدهب طریقت خامی تشان کفر است آری طریق دولت جسالاکسی است و جستی تسا فسطل و عسقل بسینی بسی معرفت نشینی یک نکته ات بگویم خود را مبین که رستی سهل است تلخی می در جنب ذرق مستی

ای کے دائے بے خصوبش مغروری گے رتے اعثیق نصیست مصعدوری چون مصلحت اندیشی دور است ز درویئے حم سینہ پر از آتش هم دیدہ پر آب اولی با سُدّعی مگویید اسرار عثیق و مستی تصا بے بخبر بے میرد در دردِ خودپرستی عاشق شو ارنہ روزی کار جہان سر آید نہاخواندہ تقش مقصود از کارگاہ هستی خون خوری گر طلب روزی ننہادہ کنی مسیش باآدمی ای چند بر بزاده کنی مگیے استاب سزرگی هیجه آمیاده کیتی مگر از نیقش پراکنده ورق ساده کنی یه قول مطرب و ساقی به فتوی دفونی کسای نور چشم سن بجز از کشته ندروی ای نسور دیسده صبلح به از جنگ و داوری یسیر در میکدهیی سا دف و نبی تیرسایی وای اگسر از پس امسروز بسود فسردایسی یه زهد همچو تویی یا به فسق همچو منی آب خـــفر نــميبهٔ اسکــندر آمــدی دارد هــــزار عـــيب و نـــدارد تـــفضّلي چش سیری عبجب از بیے بصران سےداری يسياله گير و بياسا زمسم خسويش دسي جو شینمی است کے بر بے میکشد رقمی هیزار نکیته در این کیار هست تیا دانیی از در عـــیش درآو بـــه ره عــیب مــپوی ورنه هرگز گل و نسرین ندمد ز آهن و روی

گے از آن آدمیانی کے پیشتت موس است تکیه بسر جای بزرگان نتوان زد به گزاف خاطرت كمي رقم فيض بمذيرد هيهات خرزينه دارى مرراث خروارگان كرفر است دهــقان سـالخورده چــه خـوش گـفت بـا يسر یک حسرف صبوفیانه بگسویم اجسازت است این حدیثم چه خوش آمد که سحرگه میگفت گر مسلمانی از ایسن است که حافظ دارد بسیا کسه رونسق ایسن کسارخسانه کسم نشود قیض ازل پیه زور و زر ار آسدی پهدست مافظ مدار اسيد فسرج از مدار چسرخ ای کسبه در دلق مُسلَّم طسلبی ذوق حسضور حديث چون و چرا درد سر دهـد ای دل قسیاس کسردم و تدییر عسقل در ره عشق ز دلبسیری نیستوان لاف زد بسسه آسسانی دو تصیحت کسنمت بشمنو و صد گنج بسر روی جــانان طـلیی آیـنه را قـابل سـاز

حدیث عشق بیان کن به هر زبان که تو دانی

ر دو جهان پـرتو جـام جـهان يـين دهـدت آگـاهی خضر مکـن ظــلمات است بسترس از خـطر گـمراهـی ايش بـلاست ريش باد آن دل که با درد تـو خـواهـد مـرهمی

همچو جم جـرعهٔ مـیکش کـه ز سـز دو جـهان قــطع ایـــن مــرحــله یـیهمرهی خـضر مکـن در طریق عثــق بـازی امـن و آسـایش بـلاست نسی آید به دست عالمی دیگر بیاید ساخت و زنو آدمی د آدمی و پری ارادتی بینا تا سعادتی بیری م، چه چاره کنم نه در برابر جشمی نه غائب از نظری به حیرت داشت از این سپس من و ساقی و وضع بی خبری ن وصال مجوی کسه جامع نکند سود وقت بی برری شرط موی زن حیف بائد چُو تو مرغی که اسیر قفسی جم مکن یاد که می داند که جم کی بود و کی، کی؟ تر حالی دگراست حیف بائد که ز کار همه غاقل باشی ما تا بر دوست رفتن آسان بود ار واقف منزل باشی می رطبی کشمی کسم زنی تا دانی

آدمی در عالم خاکی نسی آید به دست طفیل هستی<sup>۱</sup> عشقند آدمی و پری ز هجر و وصل تو در حیرتم، چه چاره کنم چو هر خبر که شنیدم رهی به حیرت داشت چو مستعد نظر نیستی وصال مجوی بسال بگشا و صفیر از شجر طمویی زن بسال بگشا و صفیر از شجر طمویی زن در چمن هر ورقی دفتر حالی دگراست گرچه راهیست پر از بیم ز ما تا بر دوست جسون ز جسام بی خودی رطای کشی

ملامتگر<sup>۲</sup> چه دریابد میان عاشق و معشوق نییند چشم نابینا خصوص اسرار پنهای در ایسن وادی به بسانگ سیل بشنو که صد من خون مظلومان به یک جو چو شد بساغ روحسانیان مسکنم در ایسنجا چرا تسخته بسند تسنم به مستی تسوان دُرّ اسرار شفت کسه در بسیخودی راز تستوان نسهفت سرای مدرسه و بحث علم و طاق رواق چه سود چون دل داتا و چشم بینا نیست به آب زمزم و کوثر سفید نتوان کرد گسلیم بخت کسی را که بافتند سیاه زبان حال جمال زاده:

آن گوش که حسلقه کرد در گوش جمال آوسسزهٔ در ز نسطم حسافظ بسادش

۱. شاید «مستی» باشد بجای «مستی». ۲. پس اَبا میتوان با اینحال حافظ را از ملامتیان دانست؟

دلا ز نور هدایت کر اکنهی یابی چو شمع خنده زنان ترک سر توانی کرد شواب روزه و حج قبول آنکس برد که خاک میکده عشق را زیارت کرد بس تجربه کردیم در این دیر مکافات با دُردکشان هر که در افتاد برافتاد نقی حکمت مکن از بهر دل خامی چند چون طهارت نبود کعبه و بتخانه یکیست ۱۰۷

#### آشنایی با حافظ

هٔ مای گو میفکن مسابهٔ شرف هرگز در آن دیار که طوطی کم از زغن باشد قومی به جد و جهد نهادند وصل دوست قومی دگر حواله به تقدیر میکنند در معفلی که خورشید اندر شمار ذرّه است خود را برزرگ دیدن شرط ادب نباشد خود یستدی جان من برهان نادانی بود

ز مسهربانی جانان طع عبر حافظ که نقش جور و نشان ستم نخواهد ماند خداوند رحیم و رؤوف از زبانت بشنود! نزدیک بود قلم از دستم رها شود و بنویسم: «آری تو بمیری!»

کافر عشق ای صنم گناه ندارد

گفت آن یسار کسزو گشت سسردار بلند مجرمش ایس بود که اسرار هویدا می کرد فسیض روحالقدس ار بساز مسدد فسرماید دیگسران هسم بکنند آنچه مسیحا می کرد لب از تسرقح مسی پساک کُن برای خندا که خاطرم به هزاران گنه هُوسوس شد آری آری سخن عشق نشانی دارد

در ره عشق نشد کی به یقین محرم راز هر کسی بر حسب فکر گسانی دارد بهوش باش که هنگام بساد استغناء هزار خرمن طاعت به نیم جو نخرند ز راه میکده یساران عنان یگردانید چرا که حافظ ازین راه رفت و مفلس شد من ز مسجد به خرابات نه خود افتادم ایسنم از روز ازل حاصل فرجام افتاد تا صد هزار خار نمی روید از زمین از گلبنی گلی به گلستان نمی رمد که گوش هوش به پیغام اهل راز کنید

هرآن کسی که در این حلقه نیست زنده به عشق بسر او نسمرده بسه قستوای من نساز کنید غسم دنیای دنی چند خوری باده بخور حسیف بساشد دل دانسا کسه مشوّش بساشد جهان و هرچه در او هست سهل ومختصر است ز اهسل معرفت ایسن مختصر درینغ مدار حافظا در کُنج فقر و خلوت شبهای تسار تا بود وردت دعا و درس قسرآن غسم مخور بسه مستوران مگو اسرار مستی حدیث جان مسپرس از نستش دیسوار فسدای پسیرهن چاک مساهرویان بساد هسزار جسامهٔ تسقویٰ و خسرقه پسرهیز غسلام آن کسلماتم کسه آتش افسروزد نسه آب مسرد زند در سخن بسر آتش نیز چو یاد از خرمن دونان ریودن خوشهای تا چند ز همت توشهای بردار و خود تخصی بکار آخر حسافظ رسید موسم گل معرفت مگوی دریاب قدر وقت و ز چون و چرا مپرس به جان بود خطرم زین دل محال اندیش

جام باده حسرام زهی طریقت و ملّت زهی شریعت و کیش که منحنی نشوی مشبو بیسان ترازو تو در پی کم و بیش به مز غیب رسی بسیا و هسمدم جام جهان نسما مسی باش سخن نسمی شنوی بسه مرزه طبالب سیسرغ و کیمیا مسی باش رده رمزی نشنوی گوش نامحرم نباشد جای پیغام سروش دوست گو یار شو و هر دو جهان دشمن باش

ریا حلال شمارند و جام یاده حرام ز سنگ تفرقه خواهی که منحنی نشوی گرت هواست که چون جم به سرّ غیب رسی وقا محوی ز کس ور سخن نسمی شنوی تا نگردی آشنا زین پرده رمزی نشنوی دوست گو یار شو و هر

دلا دلالت خسیرت کستم به راه نجات مکن به فسق مباهات و زهد هم مفروش سراط دهر دون پرور ندارد شهدآسایش مذاق حرص و آز ای دل بشوی از تلخ و از شورش طرت شاط دهر دنیا همه بند است و فریب عسارقان بسر سسر ایس رشته نجویند نزاع از آن گناه که نفعی رسد به غیر چه یاک

چه دوزخی چه بهشتی چه آدمی چه پری به مذهب همه کفر طریقت است اساک چون دور فلک یکسره بر منهج عدل است خوش باش که ظالم نیرد راه به منزل خدا از زبانت بشنو د و ای کاش و هزار کاش که چنین باشد. نیست در کس کرم و وقت طرب میگذرد چاره آن است که مجاده به می بفروشیم نقش مستوری و مستی نه به دست من و تست آنیچه استاد ازل گفت بکن آن کردم مکن درین چمنم سرزنش به خودرویی چینانکه پسرورشم مسی دهند می رویم نسیست اُمسید صلحی ز فساد حافظ چونکه تقدیر چنین است چه تدییر کنم گوه معرفت اندوز که با خود ببری که نصیب دگران است نصاب زر و سیم ما نگویم بد و میل به ناحق نکنیم جامهٔ کس سیه و دلق خود ازرق نکنیم رقبم مسغلطه بر دفتر دانش نرزیم سر حق، بر ورق شعبده ملحق نکنیم عیب درویش و توانگر به کم و بیش بداست کار بدمصلحت آنست که مطلق نکنیم باز این سخن از زبان و قلم کسی است که فرموده: رند عالم سوز را با مصلحت بینی چکار!

هسر جسه آغاز ندارد نيذيرد انجام مساجرای مسن و معشوق سرا پایان نیست كمسردم اشمسارتي و مكمسرور نمسميكنم تسلقین درس اهسل نسطر یک اشبارت است ز کارها که کنی شعر حافظ از بر کن یس از مسلازمت عسیش و عشیق مسهرویان رسزی بسرو بسیرس و حسدیثی بسیا بگسو حافظ اگرچه در سخن خازن گنج حکمت است از غــم روزگــار دون طـبع سـخن گـزار كـو خرمن مه به جوی خوشهٔ پروین به دو چو آسمان گو مفروش ایسن عنظمت کماندر عشق کیه تسبحقیقش فسیون است و قسانه وجميسود مسا مسعمائي ست حمسافظ در هسر قسدمی صرمعهای هست و کنشتی تسنها نسه سنم كسمبةدل بستكده كسرده جمل من و علم تو فلک را چه تفاوت آنجا که بصر نیست چه خوبی و چه زشتی تـا كـى غـم دنـياى دنـى اى دل دانسا حیف است ز خوبی که شود عاشق زشتی آلودگــــى خـــرقه خــرابــى جــهان است<sup>ا</sup> کسو راهبروی اهبل دلی خبوب سیرشتی آری طریق دولت جالاکی است و چستی در مددهب طریقت خامی نشان کغر است

۱. مصراع اول ما را بیاد این کلام بلند پایه می اندازد که سید جمال واعظ (بدر راقم این سطور) روزهایی از ماه رمضان در اوائل مشروطیت در مسجد شاه طهران موضوع مواعظ خود قرار داده بود که: اذا فَسَدَالعالِم فَسَدَالعالَم.

کفر است در این مذهب خود بینی و خودرایی ز هـــمحبت بــدجدايـــى، جــدايــى تابیخبر بسیرد در درد خسودبرستی یک نکتهات بگویم خود را مبین که رستی قسدم بسرون نسه اگسر میل جستجو داری هم سينه پار از آتش، هام دينده پار آب اولي ت\_\_\_ راهــرو نـــاشي كــي راهــرو شــوي بايدكه خباك درگيه أهل بتصر شوى يه زهد همجو توبي يا به فسبق همجو مني از در مسیش درآ و بسه ره مسیب مسیوی ظلمات است بسترس از خسطر گسراهس یا ادب باش گر از سر خدا آگاهی عالمی دیگر بیاید ساخت و از نو آدمی از این میس من ر ساقی ر رضع یی خبری کاین خاک بهتر از عسل کسیمیاگری آنگه رسی به خویش که بیخواب و خور شوی هرکه مشهور جنهان گشت بنه مشکین نفسی حيف باللد چو تو مرغى كه اسير قفسي عــاقلا مكـــن كــارى كآورد بشـيمانى امن و شراب بیغش، سعشوق و جای خالی ریش یاد آن دل که یا درد تو خواهد سرهمی

فکر خود و رأی خود در عالم رندی نیست سمامو زمت کمیسیای سمادت سا مندعی مگن بد استرازعشق و مستی تا فيضل و عيقل بيني بيمعرفت نشيني ز کُنج مدرسه حافظ مجوی گوهر عشق چون مصلحت اندیشی دور است ز درویشیی سی ای بیخبر بکوش که صاحب خبر شوی گـر در سـرت هـرای وصـال است حـافظا بیا کے رونیق ایسن کیارخانہ کے نشود دو نصيحت كنمت بشنو و صد گنج بير. قسطع ابسن سرحله بالمعرحى خنض مكن بـا گـدایان در سیکده ای سالک راه آدمیی در عیالم خیاکیی نمی آید بهدست چو هر خبر که شنیدم رهی به حیرت داشت حسافظ غسبار فسقر و قسناعت ز رخ مشوى خواب و خورت ز مرتبهٔ عشق دور کرد با دل خون شده چون نافه خوشش باید بود بال بگشا و صفیر از شجر طوبی زن تسند مسیروی جسانا تسرسمت فسرو سانی از جار جار کر مگذر کر عاقلی و زبرک در طریق عشق بازی اسن و آسایش بیلاست

ب خرمن دو جهان سر فرو نمی آرند دماغ کر گدایسان و خوشه چینان بین پاک و صافی شو از جاه طبیعت بدرای کسه مسفایی نسدهد آب تراب آلوده نه هر کس نقش نظمی زد کلامش دلپذیر افتد جهان و هر چه در او هست سهل و مختصر است در دایره قست ما نقطه تعلیمیم

## **باب هفتم** حافظ از خود و شعر خود سخن م*یگ*وید

نــدیدم خــوشتر از شــعر تــو حـافظ بـــه قــراَنــی کــه انــدر ســینه داری

حافظ

گرچه آن را که عیان است چه حاجت بیان است در ذیل مقداری از آنچه را حافظ دربارهٔ خود و کارش فرموده و در دیوانش موجود است در اینجا نقل مینماییم و ضمناً تذکر میدهیم که عموماً شاعران بزرگ و بزرگان فضل و کمال ما در آثار منثور خود خود را حقیر و ناتوان و نادان معرفی کردهاند ولی در کار منظوم برعکس از تعریف و تمجید و بزرگ خواندن خود و کار خود دریغ نداشتهاند و در این خصوص میتوان یک رساله نوشت که جایش اینجا نیست ما در آنچه خواجه در حق خود فرموده به اندکی قناعت خواهیم ورزید:

که بر نظم تو افشاند فلک عقد ثریّا را در رقص و حالت آرد صوفی با صفا را کس نیسمی بینم ز خساص و عسام را سبرود زمبره بنه رقبص آورد مبيحا را بایا که نوبت بغداد و وقت تبریز است حامد چگونه نکته تواند بر آن گرفت که شعر حافظ شیرین سخن ترابه تست خلق را ورد زبان مدحت و تحسین من است تعوید کسرد شعر تو را و به زر گرفت که تحفة سخنت سیبرند دست به دست **چار تکبیر زدم یکسره بر هر چه کـه هست** اینقدر دانم که از شعر ترش خون می چکید کے زیارتگہ رندان جہان خواہد ہود دل بسر دلدار رفت جسان بسر جانانه شد

کے حاجتت بے علاج گلاب و قند مباد کیے ہیچش لطف در گوہ نیاشد هر جاکه نام حافظ در انجمن در آید که سر تا پای حافظ را چرا در زر نسیگیرد باکس نگفت راز تو تا ترک سر نگرد تا سر زاف سخن را به قلم شانه زدند

غزل گفتی و در سفتی بیا و خوش بخوان حافظ گر مطرب حريفان اين پارسي بخواند مـــــحرم راز دل شــــــدای خـــود در آسسان نه عجب گر به گفته حافظ عراق و يارس گرفتي به شعر خوش حافظ حافظ چـو آب لطـف ز نـظم تـو مـی چکد سرود مجلست اکنون قبلک به رقبص آرد نا سرا عشق تو تعلیم سُخن گفتن کرد حافظ تو این سخن زک آموختی که پار زبان کلک تو حافظ چه شکر آن گوید من هماندم که وضو ساختم از چشسهٔ عشق تیر عاشق کش ندانے ہے دل حافظ کے زد یر سر تُربت ما چون گذری همت خواه مستزل حافظ كسنون باركه كبرياست کلام بوسعید ابوالخیر را به خاطر می آورد و شاید از حافظ نباشد. شمقا زگفته شكر فشان حافظ جوى

كمسيى كسيرد خيطا بسر نسظم حساقظ گویند ذکر خیرش در خیل عشقبازان بدین شعر تر شیرین ز شاهنشه عجب دارم کسلک زبان بریده مافظ در انجن کس چُو حافظ نکشید از رُخ اندیشهٔ نـقاب حافظ از خود و شعر خود سخن میگوید

نشینید کس کنه از سال رغبت زیار نکارد قـــبول دراتسيان كميمياى ايسن مس شــد چون جمع شد معانی گوی بیان توان زد آرى آرى سيخن عشيق تشييانى دارد مستبرافشسان به تسماشاي رساحين آسد

گل برجریده گفتهٔ حافظ همی نوشت . هر بیت از آن مغینه بهٔ از صد رساله بود حافظ حدیث عشق تو از بس که دلکش است جب زر عزیز وجود است شعر من آری با عـقل و فـهم و دانش داد سـخن تـوان داد دلنشین شد سخنم تا تو قبولش کردی جون صبا گمنة حافظ بشنيد از بلبل سرم به دنیی و عقبی فرو نمی آید

شعر حافظ را که یکسر مدح احسان شماست ... هرکجا بشنید، اند از لطف تحسین کرد، اند. حسديثم نكستة هيسر مسحفلي بسود ميسرا تسسا عشيسق تسعليم مستخن كسرد کے لطف طبع و سخن گفتن دری دانے ز شــعر دلکش حباقظ کســی بــود آگــاه قدسیان گویی که شعر حافظ از بر میکنند صبحدم از عرش می آمد خروشی عقل گفت یسیش طوطی تتوان صوت هزار آوا برد بحث بليل بر حافظ مكن از خوش نغسي که شنید این رو دلسوز که فریاد نکرد غيزليات عيراقيني است سيرود حيافظ ایس نسقش مسائد از قسلمت یادگار عسر حافظ سخن بگوی که بر صفحهٔ جهان بــــــا و حـــال اهـــل درد بشـــنو به لفسظ انسدک و مسعنی بسیار آب حيوان سيرود هـر دم ز اقـلامم هـنوز در قـــلم آورد حــافظ قــصّة لعــل لِش فسلم شبيد حيافظ أنبدر نبظم أشبعار بــــه يسمن رايت مـــنصور شـــاهي ای کاش رایت شاهی در این کار مداخلهای نداشت!

نام من رفتهست روزی بر لب جانان به سهو 🚽 اهل دل را بوی جـان مـی آید از نـامم هـنوز ا ته آب سارد زنند در سنخن بار آتش تیز غيلام آن كيلماتم كيه آتش افسروزد نسوای بانگ غزلهای حافظ شیراز فکیند زمیزمه عشیق در حیجاز و عراق غسزل سرایسی نساهید صرفه یی نسیرد در آن مسقام کسه حسافظ بسرآورد آواز طبع چون آب و غزلهای روان ما را بس

سـحر به طرف چمن می شید م از بلیل نوای حافظ خوش لهجه غزلخوانش حافظ چه آتشی است که از سوز آه تو افستاده در ملاتک همفت آسمان خروش طرف کرم زکس نسبت این دل پر امید من گر چه سخن همی برد قصه من بهر طرف شعر حافظ همه بیت الغزل معرفت است آفرین بر نفس دلکش و لطف سخنش حجاب ظلمت از آن بست آب خضر که گشت ز شعر حافظ و این طبع همچو آب خیل در پس آینه طوطی صفتم داشته اسد گوهری دارم و صاحبنظری می جویم

دوستان عسيب نبظر ببازي حنافظ مكنيد کسه سن او را ز مسجبّان خسدا سی بینم بسيضاعت سيسخن درفشسان نسمىيينم من و سفينه حافظ كه جز در اين دريا -سر برآرد ز گِلم رقص کنان عظم رسیم بعد صد سال اگر بر سر خاکم گذری از نسی کسلک همه شهد و شکم مسیارم متم آن شباعر سباحر کیه بیه افسیون سیخن که ز مرگان سیه بر رَگِ چان زد نیشم شعر خونبار من ای باد بدان بار رسان دلم از پرده بشد حافظ خوش لهجه کـجاست تا به قول و غزلش ساز و نوایس بکنیم چه به از دولت لطف سخن و طبع سليم حافظ ار سیم و زرت نیست برو شاکر بـاش بایهٔ نسطم بسلند است و جسهانگیر بگو تساکسند پسادشه بسخر دهسان پسر گهرم اگر نیشتی کشر کر الک دبیرم مسبادا جسبز حسباب منظرب و منی که مانی نسخه میخواهد ز نوک کلک مشکینم اگر باور نمیداری رو از صورتگر چین پرس ز چنگ زهره شنیدم ک صبحدم سیگفت نے الام حافظ خوش لهجه خوش آوازم اشاره به اینکه خواجه خوش صدا و آواز هم بوده است. بس حکایتهای شیرین باز میماند ز من توقندر او به سخن گفتن دری بشکن ز کنارها که کنی شعر حافظ از بر کن ترک طبیب کن بیا نسخه شریتم بخوان که در این باغ نبینی شمری بهتر از این طوطی خوش لهجه یعنی کلک شکر خای تو د کلامش دلپذیر افتد

گر چو فرهادم به تلخی جان برآید حیف نیست بس حکایتهای ش چو عندلیب فصاحت فروشد ای حافظ تو قندر او به ، پس از مسلازمت عیش و عشق مهرویان زکنارها که کنی حافظ از آب زندگی شعر تو داد شربتم ترک طبیب کن ب کلک حافظ شکرین میوه نباتیست بچین که در این باغ ن آب حیوانش ز منقار بسلاغت منی چکد طوطی خوش لهجه نه هر کو نقش نظمی زد کلامش دلپذیر افتد

حافظ اگرچه در سخن خازن گنج حکمت است از غم روزگار دون طبع سخن گذار کو چو سلک در خوشاب است شعر نفز تو حافظ که گاه لطنف سیق میبرد ز منظم نظامی روشن است که مقصود نظامی گنجوی مشهور است.

سيخن انسدر دهيان دوست گيوه وليکيين گيفتة حيافظ از آن ييه بحجه قسر آنسی کسه اندر سینه داری تسديدم خسوشتر از شعر تسو حسافظ گهر ز شوق برآرند ماهان به نثار اگس سفينة حسافظ رمسد بسه دريسايي به مجلس آی کز حافظ سُخن گفتن بیاموزی به بستان رو که از بلبل طریق عشقگیری یاد کے کے د صد شکرافشائی از نے قبلمی چــرا بـه یک نـی قـندش نـمیخرند آنکس سیه چئسان کشمیری و ترکان سمرقندی به شعر حافظ شیراز میرقصند و مینازند تا حد چین و شام و به اقصای روم و ری حافظ حديث سحر فربب خوشت رسيد بال بگشا و صغیر از شجر طوین زن حيف باشد چو تـو مـرغي كـه اسير قـفسي یکیست ترکی و تازی در این معامله حافظ حدیث عشق بیان کن به هر زبان که تو دانی کے حافظ چے مسیتانہ سےازد سےرود ز چــــرخش دهـــد رود زهـــره درود بلبل به نوا سازی حافظ به غزل گویی هدر سرغ به دستانی در گلشن شاه آمد

ز حافظان جهان کس چو بنده جمع نکرد اطائف حکمی سا نکات قرآنی درویشم و گمدا و برابر نمیکنم پشین کلاه خویش به صد تاج خسروی حافظ در دیوان خود از دستار و عمامه سخن نرانده و به احتمال بسیار کلاهی بر سر می داشته است.

در پایان کار حافظ دستور اساسی و درس بسیار مهم و اصلی را برای خوب نوشتن و خوب شعر گفتن و لذت و معرفت بخشیدن در یک بیت داده است که از چند کلمه تجاوز نمیکند و آموختن آن کار را بر ما بسی آسان میسازد:

با عقل و فهم دانش داد سخن تسوان داد

چون جمع شد معانی گوی سخن توان داد

آیا جا دارد که ما همه یک دل و یک زبان خطاب به این مرد بسیار بسیار کم همتا با زبان احترام هر چه تمامتر بگوییم بال بگشا و صفیر از شجر طوبیٰ زن حیف باشد جو تو مرغی که اسیر قیفسی

# **مقدمه ای پر پاپ هشتم** مبارزهٔ حافظ با ریا و سالوس و زرق و تدلیس

در دورهٔ حافظ در شیراز<sup>۱</sup> (و لابد در بسیاری از جاهای دیگر ایران) کار فداد و فسق و فجور و زهد ظاهری و خدعه و فریب (مانند بسیاری از ادوار تاریخ و تا اندازهای تاریخ جهان) توسعه یافته بود و خواجه حافظ طبعاً (و با مجالست با اشخاص پاک و سالمی مانند پیرش که او را «پیرمغان» خوانده است) از این عوالم دوری می جست و سخت در رتج و عذاب بوده است شاید بی مناسبت نباشد قسمت اندکی از آنچه را فاضل دانشمند ما آقای ابوالقاسم انجوی شیرازی در مقدمه بر کتاب «دیوان خواجه حافظ شیرازی» خود که الحق نتیجهٔ زحمت و دقت و عشق و علاقهٔ فراوان است آورده در اینجا با تلخیص بسیار نقل نماییم:

۱. ما میدانیم که حافظ در سنهٔ ۷۹۲ همجری قمری وفات یافته است ولی سال تولدش را نمیدانیم و همینقدر است که میتوان گفت که تمام عمرش در طول همین قرن هشتم هجری قمری گذشته است.

## فارس و شیراز در قرن هشتم (زمان خواجه حافظ) و نظر اجمالی به ایران قرن هشتم (صفحات ۵۰ به بعد از «مقدمهٔ مصحح»

«در قرن هشتم حکومت ایران، هنوز با ایلخانان مغول است که از جانب خود حکام محلی بر نواحی مختلف می گمارند و شاهان هر ناحیه در قبال وجوهی که سالانه به ایلخان می پردازند مالک جان و مال و هستی مردمان آن ناحیه می باشند و با اینکه به زحمت می توان از مندرجات تواریخ ایران به طرز زندگی عامه و مردم پی برد ولی سرتاسر این کتابها مشحون است از شرح لشکرکشیهای بی در پی زورمندان و عیش و عشرت (و قساوت و خون ریزی) وابستگان آنها...»

... هر یک از خاتونهای ایلخان از خود دربار و اردو وانجو (مباشر املاک خاصهٔ سلطان) عایدی و بودجه دارند... چه بسیار دسیسه های خطرناک و توطئه های فتنه بار که به وسیلهٔ زنان به مرحلهٔ بروز رسیده و چه بسیار سرها که بر سر حسد و کینه یا ناکامی و غرض اَنان به باد رفته است. فی المثل داستان عشق و دلباختگی ایلخان معروف ابوسعید بهادر به بغداد خاتون یکی از آن جمله است که شرح آن به اجمال ازین قرار است:

امیرالاًمرای بیدادگر ایلخان موسوم به امیرچوپان شوهر ساتی بیگ خواهر ابوسعید بود. وی در نفوذ و قساوت و حرص بیمانند بود و ضمناً از زن دیگر خود دختری زیبا و طناز بهنام بغداد خاتون داشت که همسر شیخ حسن جلایری شده بود و ایلخان جوان خوش خطٌ و خال بیست ساله ابوسعید هم عاشق بیقرار او شده بود.

یه حکم قوانین (یاسا) چنگیزی اگر زنی مورد علاقه ایلخان قرار میگرفت شوهر آن زن ناگزیر بایستی آن زن را طلاق بدهد و تسلیم خان نماید. ابوسعید خود را مستحق وصال میدانست و از این رو پس از یک سلسله حوادث فجیع و توطئه و قتل آخرالامر امیر جلایری طوعاً و کرهاً بغداد خاتون را طلاق گفت و ایلخان که ضمناً به ورع و تقوی مشهور بود به وصال دلبر خود رسید. چیزی که هست مدتی نگذشت که آتش و لهیب هوی و هوس وی فرو نشست و دل به یاری دیگر به نام دلشاد خاتون بست. بغدا خاتون از سر غضب و حسادت ایلخان را زهر داده مسموم ساخت ولی بدیهی است که پس از مرگ ابوسعید دختر جوان را هم به جرم این جنایت به قتل رسانیدند...

معلوم است که هنگامی که ایلخان چنین باشد حکام و سرداران به طریق اولی تا آنجا

مبارزه حافظ با ریا و سالوس و زرق و تدلیس

که قدرت تجاوز به جان و مال و عرض و ناموس مردم داشته باشند پیش میروند. از طرف دیگر خود زنان هم دست کمی از مردان ندارند و حتی خوینان و دوستان و نزدیکان آنها «و حتی سگبانان و خربندگان» آنها هم هر گونه تعدی و تحمیلی را برای خود جائز می شمارند و احدی جرأت دم زدن ندارد و باز باید تأسف خورد که جزئیات اینهمه وقایع و حوادث مهیب و وحشتناک در هیچ مأخذی چنانکه باید منعکس نیست... نمونه دیگری از آنهمه تبه کاریهای ناگفتنی آنکه عزت ملک خاتون همسر امیر شیخ حسن معشوقه امیر یعقوب بود و چون امیر در یکی از زد و خوردها مغلوب و زندانی شد خاتون نامبرده که بر جان خود و معشوقش بیمناک بود به ندیمههای محرم خود تعلیم داد که چون شوهرش به خانه در آید در او آویزند و او را به قتل برسانند. ندیمه ها هم کوتاهی نکردند در گوشهای پنهان شدند و همینکه امیر وارد شد در وی آویختند و بیضههای او را چندان قشار دادند که جان داد و شاعر معروف ما سلمان ساوجی در این باب چنین فرموده است:

ز هجرت نیوی رفته هنتصد و چل و چار در آخسر رجب افستاد اتسفاق حسن زنی، چگونه زنی، خیر خیرات حسان به زور بازوی خود خصیتین شیخ حسن،

گرفت محکم و میداشت تا بسترد و برفت زهی خجت زنی خایهدار و صرد افکن ولی به محض آنکه باران امیر مقنول از کیفیت واقع خبردار شدند خاتون را پارهپاره کردند و گوشت او را خوردند. نباید فراموش کرد که در دورهٔ خواجه حافظ ما مسائل مهم مملکتی و حل و عقد امور سیاسی و اداری کشور و مردم به کارگردانی این قبیل مردان و زنان صورت میگرفت.

معلوم است که در چنین روزگاری کار قضاوت و ملائی هم به چه صورت اسفناکی در میآید. عینالقضاة همدانی در این مورد نوشته است:

«در سوابق ایام خلفاء اسلام علماء دین را طلب کردندی و ایشان میگریختندی ولی اکنون از بهر صد دیناو حوام شب و روز با پادشاهان فاسق نشینند و ده بار به سلام وی روند و هر دهبار باشد که مست و جنب خفته باشند. اگر فقط یک یار بار یابند از شادی بیم بود که هلاک شوند و اگر تمکین یابند که بوسی بر دست فاسقی نهند آن را همه جا باز گویند وشرم ندارند و ذلک مبلغهم منالعلم و چنانچه محتشمی در دنیا ایشان را نصف القیامی کند پندارند که بهشت به اقطاع به ایشان دادهاند.» «منتقد عصر خواجه حافظ عبید زاکانی احوال این قاضیان و «اهل دیانت» را چنین تحریف کرده است:

دانشمند ما اقای سید انجوی دربارهٔ صوفیان هم شرح مفصل اورد و این بیت حافظ را هم زینت گفتار خود ساخته است:

> «صوفی شہر یین که چُـون اقـمه شـبهه مـیخورد» «پـاردمش دراز بـاد ایس حـیوان خـوش عـلف»

تا اینجا نقل از مقدمهای بود که ذکرش گذشت و طالبان می توانند به خود این عقدمهٔ بسیار گرانقدر مراجعه فرمایند. اکنون می رسیم به جایی که خود خواجه حافظ از چنین گروه مردمی سخن می راند و افسوس که ما از بسیار به خاطر احتراز از اطاله تنها اندکی را خواهیم آورد و امیدواریم که برای خوانندگان مشت نمونهٔ خروار باشد: (اگرر ابسیات بسی ترتیب و در همم و بسرهم است معذرت می طلبم. پیری است و هزار عیب شرعی و غیرشرعی.)

### باب هشتم

### مبارزهٔ حافظ با ریا و سالوس و زرق و تدلیس

پیر گلرنگ من اندر حت ازرق پوشان

رخصت خبث نداد ار نه حکایتها بود

حافظ

آیا حافظ صوفی بوده یا نه به این سؤال نمی توان به آسانی جواب داد بلکه باید دید خود خواجه در این باب چه نوع سخنانی دارد و همان سخنان را مأخذ و معیار کار قرار داد. خوانندگان در ذیل پاره ای از ابیات خواجه را در این باب ملاحظه خواهند فرمود و تمیز و تشخیص و حکم و قضاوت بسته به فراست و درایت و ذوق خودشان خواهد بود:

به می سجاده رتگین کن گرت پیرمغان گوید که سالک بیخیر نبود ز راه و رسم سنزلها نسه من زیرعملی در جهان ملولم و بس مسلالت عسلما هسم ز عسلم بر عمل است

در هیچ سری نیست که سرّی ز خدا نیست گسر يسيرمغان مُرشد ما شد چه تغاوت که می حرام ولی به ز مال اوقاف است فسقیه مسدرسه دی مست بسود و فستوا داد. گوهر هر کس از این لعبل توانی دانست صبوفی از پیرتو میں راز نسبانی دائست فکرت مگر از غیرت قرآن و خدا نیست ای جسنگ قرو برده به خون دل حافظ دانی که جنگ و عود جه تقریر میکنند یستهان خسورید بساده کسه تکنفیر سے کنند اتا خبود درون ببرده چه تدبیر میکند مسا از بسرون در شده مغرور صد قریب جنون تنبك بنكرى همه تزوير مىكند میخور که شیخ و حافظ و مفتی و سحتسب جرمش این بود که اسرار هویدا میکرد گیفت آن پیار کرو گشت سر دار بیلند کسه حسافظ تسویه از زهند و ریسا کسرد بشسارت بسبر بسبه كسوى ميغروشان ما نيستيم معتقد شيخ خود يسند

کجاست صوفی دجال چشم شَلحد شکل بگو بسوز که مهدی دیس پناه رسید تا ز میخانه و می نام و نشان خواهد بود سَرِ ما خاک ره پیرمغان خواهد بود حلقه پیرمغانم ز ازل در گوش است

حافظ عزیز عجب ارادتی به این «پیر مغان» می داشته است. جایشان خالی! مرید پیر مغانم ز من مرنج ای شنیخ چرا که وعده تو کردی و او به جا آورد گر مدد خواستم از پیر مغان عیب مکن شیخ ما گفت که در صومعه هتت نبود بسیار باده و اول به دست حمافظ ده به شرط آنکه ز مجلس سخن به در نرود کسیایی ست عسجب بندگی پیر مغان خماک او گشتم و چندین درجاتم دادند پیر گلرنگ من اندر حق ازرق پوشان رخصت خسبت نداد ار نه حکایتها بود صوفی ار باده به اندازه خورد نوشش باد ورنه اندیشه ایسن کار فراموشش باد غره مشو که گر به عابد نماز کرد ب هوش یاش که هنگام یاد استفناء هزار خرمن طاعت به نیم چونخرند ز خسانقاد به میخانه میرود حافظ مگر ز مستی زهد و ریا به هوش آمد غسلام هست دُردی کنسان یک رنگم نه آن گروه که ازرق لباس و دل سیهند معلوم می شود شیوخ و صوفیان و زهاد لباس به رنگ ازرق می پوشیده اند. عجب می داشتم دیشب ز حافظ جام و پیمانه ولی منعش نمی کردم که صوفی وار می آورد صوفی نسباد دام و سَرِ حسقه باز کرد بسنیاد مکسر با فسلک حسقه باز کسرد آیا با وجود چنین سخنانی باز می توان حافظ را صوفی گفت؟

فرداک بسیشگاه حقیقت شرود پدید شرمنده رهروی که عمل بر مجاز کرد حافظ مکن ملامت رندان که در ازل ما را خدا ز زهد و ریا بی نیاز کرد صوفیان جمله حریفند و نظر باز ولی زبن میان حافظ دلسوخته بدنام افتاد در اینجا خواجه خود را از صوفیان شمرده است و بس عجب است.

مرو به صومعه کآنجا سیاهکارانند

ساقی بیا که شاهد رعنای صوفیان دیگر به جلوه آسد و آغاز ناز کره صوفی بشوی زنگ دل خود به آب می کز شست و شوی خرقه غفران نمی رسد ز زهد خشک ملولم کجاست بادة ناب که بوی باده صداسم دماغ تر دارد گرچه بر واعظ شهر این سخن آسان نشود تا ریا ورزد و سالوس مسلمان نشود جسنان زند ره اسلام غرزة ساقی که اجتناب ز صیبا مگر صهیب کند صهیب از زاهدان معروف دورهٔ ظهور اسلام بوده است.

زاهد شهر چو مهر ملک و شحنه گزید مین اگر مهر نگاری بگزینم چه شود زاهد و عُجب و نماز و مین و مستی و نیاز تسا خود او را زمیان با که عنایت باشد نیقد صوفی نیه همه صافی بِیغش باشد ای پسیا خیرقه کمه مستوجب آتش باشد ب و منبر میکنند چون به خلوت میروند آن کار دیگر میکنند ر خودشان نشان کاینهمه ناز از غلام ترک و استر میکنند عیاری گیرند تا همه صومعه داران پی کاری گیرند ند روز داوری کاینهمه قلب و دغل در کار داور میکنند می همه رخت خیرقة ماست که در خانه خیتار بساند ر است امیدوار مارا شیرابخانه قیصور است و یار حور ر است امیدوار مارا شیرابخانه قیصور است و یار حور ر است امیدوار مارا شیرابخانه قیصور است و یار حور ر است امیدوار مارا شیرابخانه قیصور است و یار حور مان بر عنان رود تسییح شیخ و خرقه رند شراب خوار ط شراب انداز غیریو و ولوله در جان شیخ و شاب انداز که به تلبیس و حیل دیو سلیمان نشود

واعظان کاین جلوه در محراب و منبر میکنند یارب این نو دولتان را بر خر خودشان نشان نــقدها را بـود آیـا کـه عـیاری گـیرند گــوییا بــاور نــمیدارنـد روز داوری صوفیان واستدند از گرو می همه رخت زاهد اگر بـه خُور و قـصور است امیدوار صوف برکش ز سر و باده صافی درکش تـرسم کـه روز حشر عنان بر عنان رود بـیا و کنــتی مـا در شــط شـراب انـداز که به تلسب و حیا

صوفی ماکه توبه زمی کرده بود دوش یشکست عبهد چنون در میخانه دید باز فـــدای پــیرهن چـاک محاهرویان بـاد هـــزار جـــامهٔ تـقویٰ و خــرقه پسرهیز از دلق پـوش صنومعه نـقد طلب مجوی یسعنی ز منفلنان سنخن کـیمیا مـپرس دلق جامهٔ مرقع صوفیان است.

زاهد از ما به سلامت یگذر کاین می لعل دل و دین میبرد از دست یدانسان که میرس مسن و هسمصحیتی اهسل ریسا دورم بساد از گسرانسان جسهان رطسل گران ما رابس ریای زاهد سالوس جان من فرسود

ریا حسلال شسمارند و جمام باده حرام زهی طریقت و ملت زهی شریعت و کیش به دور لاله قدح گیر و بی ریا می باش

در عـهد پادشاه خـطا بـخش حِرم بوش حافظ قراب کش شـد و مفتی پیاله نوش صوفی گلی بچین و سرقع بـه خار بخش وین زهد خشک را بـه می خـوشگوار یخش مباش غرّه به علم و عمل فقیه مدام چون شناسای تو در صومعه یک پیر نبود سبر ز حبیرت بنه در میکدها بنرکردم بندهٔ پیر مغانم که ز جهلم برهاند

بسند الابسير خسراباتم که درويشان او گنج را از به نيازي خاک بر سير ميکنند خرقه بوشان همگی مست گذشتند و گذشت ... قسصهٔ مساست کسه در هم سم پازار بساند. یسیاله در کمفنم بمند تما سنجرگه حشیر ... بسه منی ز دل بسیرم همول روز رستاخیز دعسای نسیشب و ورد مسبحگاهت بس به هیچ ورد دگر نیست حاجتت حافظ حریم درگه پیرمغان بناهت بس

بر ما سرانجام بطور تحقيق معلوم نشد كه مقصود خواجه از اين پيرمغان كيست. عيبي ندارد انشاءالله بزودي معلوم خواهد شد.

ریای زاهند سیالوس جنان من فرسود ... قندم بیار و بنه سرهمی بر این دل ریش یه دور لاله قسدح گیر و بسی ریا مسی باش بسه بسوی گسل نفسی هسدم صبا می باش تسبيح و طيلسان به مي و ميگسار بخش حساليا ديسر مسغان است حسوالتكاهم مكنتم مسيب كسزو رنگ ريسا مسي يينم یے یک جسرعہ جسوائے کسن کے پیرم حافظ بمخورد بماده و شميخ و فسقيه هم اسام شبیهر کسه سجاده میکشید به دوش كسردم مسؤال مسبحدم أز پسير مىفروش درکش زیان و پیرده تگهدار و می بنوش باردمش دراز باد آن حيوان خوش علف ما نیز هم به شعبده دستی برآوریم

طــامات و شـــطح در ره آهـــتگ چــنگ نــه صوفى مسومعة عسالم قدسم ليكن گرچه با دلق ملمّع می گیلگون عیب است ہے۔ فیسریادم رس ای ہیےر خےراہات ساقی چنو بار مهرخ و از اهل راز بود ز کیوی میکده دوشش به دوش میبردند احسوال شسيخ و قباضي و شعرب اليعهودشان گفتا نگفتنی است سخن گرچه محرمی صوفي شهر بين كه چون لقسة شببهه سيخورد چون صوفیان به حالت و رقصند در سماع

#### آشتایی با حافظ

خیز تما خرقة صوفی به خرابات بریم شمطع و طمامات به بازار خرافات بریم حافظ هم لابد می اندیشیده است که: «لی معالله وقت لایسعنی فیه نبّئمرسل و لاملک مُقرب» مولوی هم در همین زمینه فرموده است:

هسر دل از سسامع بُسدی وحیی نبهان حرف و صوتی کی بیدی اندر میان در مسیکده از سن نبخریدند به جامی آن عسلم که در مدرسه آسوخته بودم بر در مدرسه تبا چند نشینی حافظ خسیز تبا از در سیخانه گشادی طبیم در خرابات مُنان گر گذر افتد بازم حساصل خرقه و سرحاده روان در بازم در خرابات مُغان نور خدا می بینم

کسه مین او را ز مُحیّان شدا می بینم خدانه می بینی و مین خدانه خدا می بینم با خاک کوی دوست به فردوسی ننگریم کدار فرمای قدر می کند این من چکنم در کدار بانگ بر بط و آواز نبی کنم کنیز چراکران پیرمغان کنترین میم فسرمسار از رُخ میاقی و می رنگینم نسرمسار از رُخ میاقی و می رنگینم بیکچند نیز خدمت معشوق و می کنم سخن پیرمغان است و به جان بنیوشیم کسه م در بیزم چاره از کیما جویم خداگواست که هر جا که هست با اوب که به هر پاره دو صد شعیده پیراسته ام چرا که میصلحت خرود در آن نیریین

دوستان عیب نظر بازی حافظ مکنید جلوه بر من مفروش ای ملک العاج که تو واصظ مکن نصیحت شوریدگان که ما برو ای زاهد و بر ذردکشان خرده مگیر مطرب کجاست تا همه محصول زهد و علم چل سال پیش رفت که من لاف می زم پس کسه در خسرقهٔ آلوده زدم لاف صلاح از قبال و قبیل مدرسه حالی دلم گرفت دوستان وقت گل آن به که به عشرت کوشیم گرم نه پیرمغان در به روی بگشیاید تو خیانقاه و خرابات در میانه میزین شرم از خسرقهٔ آلوده خصود می آید فستوی پیرمغان دارم و قسولی ست قسدیم که حرام است می آن را که نه یار است و ندیم م خسرقه پوشی من از غایت دینداری نیست پیرده ای بر سر صد عیب نهان می پوشم من که خواهم که ننوشم بجز از راوق خم چکسنم گسر مسخن پیرمغان نسنیوشم پسیرمغان ز تسویهٔ مسا گسر مسلول شسد گویاده صاف کن که به عُذر ایستاده ایم سرعان ز تسویهٔ مسا گسر مسلول شسد گویاده صاف کن که به عُذر ایستاده ایم مسوی رندان قسلندر بسه ره آورد مسفر دلق بسسطامی و مسجادهٔ طامات بسریم در اینجا خواجه از رندان قلندر سخن رانده است پس معلوم می شود میان رندی و قلندری رابطه ای وجود می داشته است وانله یعلم. عساشق از قساضی نستر مد می بیار بسلکه از پسرغوی مسلطان نسیز هم

واعظ ما بوی حق نشنید بشنو کاین سخن در حضورش نیز میگویم نه غیبت میکنم م دور شو از برم ای واعظ و بیهوده مگوی من نه آنم که دگرگوش به تزویر کنم صوفی بیا که خسرقهٔ سالوس برکشیم وین نقشِ زرق را خط بطلان به سرکشیم آیا چنین سخنانی را نمی توان شاهد آورد که حافظ صوفی (از نوع صوفیان دورهٔ خود) نبوده است؟

نــذر و فــتوح صــومعه در وجــه مــیکنیم دلل ریـــا بـــه آب خـــرایــات بــرکثـیم روی و ریای خلق به یک سو نهادهایم

حافظ از ریا به شهادت این نوع ابیات سخت در آزار بوده است. شـــرممان بــاد ز پشــینهٔ آلوده خــویش گر بـدین فـضل و هـنر نـام کـرامـات بـریم حافظ قرابه کش شد و مفتی پیالهتوش

طاق و رواق مــدرسه و قــال و قـيل عـلم در راه جـــام و ســاقی مــهرو نــهادهايــم چــاک خـواهـم زدن ايـن دلق ريـايی چکـنم روح را صــحبت نــاجنس عــذابـیست اليـم نشــان مــرد خــدا عـاشقی است بـا خـوددار کــه در مثــايخ شــهر ايس نشـان مــیينم آشنابي باحافظ

رنگ تـــــزویر پــــیش مـــا نــــبود شــــیر شـــرخـــیم و افـــعی مــــیهیم شراب تلخ صوفی سوز بنیادم نخواهد یرد برو ای شیخ که شد بر تن ما خرقه حرام جای در گوشهٔ محراب کنند اهل کلام

شیخم به طنز گفت حرام است سی مخور گفتم که چشم، گوش به هر خر نمیکنم این تقویم بس است که چون واصطان شهر انساز و کمرشمه بسر سمر مسنیر نمیکنم تسبيح و خسرقه لذت مستى نسبخشدت ... هسمت در ايس عسل طلب از سىفروشكن زاهد جو از نسماز تو کراری نسمی رود ا هستم مستی شهبانه و راز و نسیاز مین در ایـــن خـــرقه بمــــی آلودگــیهاست 🛛 خـــــوشا وقت قـــــبای مــــیفروشان در ایسین سیبوفیوشان دردی نیبدیدم کیبه سیبافی بیباد عبیش دُردنوشان باز شاهد صادقی که حافظ از صوفیان عهد خود نبوده است. بــــه زبــــر دلق مــــلمّع كممندها دارنــد دراز دمــــتى ايـــن كــوته آمـــتينان بــين معلوم میشود مشایخ و صوفیه آستین کوتاه میداشتهاند. ما مسرد زهد و تسویه و طامات نیستیم اسا به جام بادهٔ صافی خطاب کن من که امروزم بهشت نقد حاصل میشود و هسدهٔ فسردای زاهند را چسرا بساور کستم ي\_\_\_رمغان حك\_\_ايت م\_\_\_قبول م\_\_\_كند محمدعذورم از حمديث تمو باور نحىكنم باز یک یار دیگر «پیرمغان» که خدا پدرش را بیامرزد! آن روز بسسر دلم دَر مسمنی گشسوده شد کستر ساکستان درگ به پسیرمغان شدم از ایس سزوجه او خسرقه نیک در تنگم بسه یک کسرشمه صدوفی کشم قبلندر کن حـــافظ جــناب پــيرمغان مأمــن وفــاست 💿 درس حــديث سهر بـر او خـوان و زو شـنو

کلاه شش ترک که بیشتر درویشان بر سر دارند و معلوم می شود قلندرها بر سر نمی داشته اند.

مبارزه حافظ با ریا و سالوس و زرق و تدلیس

مسا را بسه مستی اقسسانه کسردند پسسپران جسماه شسیخان گسراه از قسسول زاهست کسردیم تسویه وز قسسه می عسساید استغفرالله مسوفی پیاله پیما حافظ قسرایسه پرداز ای کسوته آستینان تسا کسی دراز دستی من حال دل زاهد با خلق نخواهم گفت این قصه اگر گویم با چنگ و رباب اولی حافظ، یه قرآنی که اندر سینه داری

در همه دیر مغان نیست چُو من شیدایی خرقه جایی گرو باده و دفتر جایی مسی عسوفی افکن کجا میفروشند کسه در تسابم از دست زهسد ریسایی ز کُنج مدرمه حافظ مجوی گوهر عشق قسدم برون نسه اگر میل جستجو داری ز رَهم میفکن ای شیخ به دانه های تسییح که چو مُرغ زیرک اُفتد نفتد به هیچ دامس وگر فسته نصحیت کند که عشق مباز پسیاله ای بسدهش گو دماغ را تسر کن که دست زهد فروشان خطاست بوسیدن

هسر زاهدی که دیدی یاقوت سیفروشت سیجاده تسرک داده، پیمانه در کشیده مسا را بسه مسیحی افسیانه کسردند پیسیران جسماهل شیبخان گسمراه مسا شیبیخ و واعسط کستر شناسیم یسما جسام بساده بسا قسطه کسوتاه طامات تا به چند و خرافات تا یه کی

روز، هر چند که مهمان عزیز است ای دل صحبتش سوهبتی دان و شدن انعامی بیا که خرقهٔ من گرچه رهن میکد،هاست ز مسال وقف نسبینی به نام مسن در مسی دلم گرفت ز سالوس و طبل زبر گلیم به آنکه بسر در مسیخانه بسرکشم عسلی سرانجام خواجه حافظ خطاب به جماعت زاهدان خدانشناس و عابدان ریاکار کهنه مقدس و مسجد ندیده و سر تا پا شید و زرق می فرماید: بسیا که رونسق ایسن کارخانه کم نشود به زهد همچو توبی یا به فسق همچو منی

141

#### أشنايي باحافظ

فردا شراب کوثر و حور از برای ماست و امروز نریز ساقی مهروی و جام می خردا ز آن خرقه بریزار است صد برار کسه صرد بُت برراشدش در آسرتینی نرویه هر که سر برتراشد قلندری داند توبه فرمایان چرا خود توبه کمتر میکنند

نخسم شکن نمیداند اینقدر که صوفی را جسنس خسانگی بساشد هسچو لعل رسانی مسن ار چسه حسافظ شهرم جوی نمی ارزم مگسر تسو از کَسرَم خویش یسار من بساشی ظاهراً اشاره است به این که حافظ قرآن مجید را از بر می داشته و حافظ شهر بوده است.

یسیار بدادهٔ رنگسین که یک حکایت فناش بگسویم و یکسنم رخسنه در مسلمانی<sup>۱</sup> به خاک پای صبوحیکشان که تنا من مست سستاده بسیر در مسیخانهام بسه دریسانی بسسه هسیچ زاهند ظناهرپرست نگندشتم کسه زیسر خسرقه نسه زنسار داشت پنهانی زاهند پشیمان را ذوق بساده خواهند کُشت عساقلا مکسن کساری کآورد پشیمانی

۱. در بعضی نـخههای قدیم بجای «بکنم» «نکنم» به صیغه نفی آمده است.

حافظ

در دیوان حافظ از شراب بسیار سخن رفته است، هموطنان صوفی منش و مذهبی طریقت ما میگویند که مقصود از شراب در دیوان عبارت از جستجوی حقیقت و وصول به معرفت اساسی و تقرب به مبدأ کلّ است ولی جمعی هم معتقدند که مقداری از ابیات دلالت بر این دارد که مقصود حافظ از شراب (با اسامی گوناگون) همانا همین شراب معمولی است که از انگور میسازند و معروف است.

می، باده، صهبا، نبید، دُرد.

آشنایی با حافظ

ما نمی خواهیم وارد این مباحثه شویم و همینقدر قناعت خواهیم ورزید که مقداری از ابیات حافظ که در آن از شراب سخن رفته است در اینجا بیاوریم و تشخیص را به خوانندگان ارجمند واگذاریم، ولی همینقدر می افزاییم که حافظ به حکم آیه مبارکه از کلامالله مجید که می فرماید: ولاتنس نصیبک من الدنیا (القصص آیهٔ ۷۷) طبعاً چنانکه از گفتارش معلوم است از نعمات دنیوی که ما زیباییهای دنیا و خلقت و نعمات الَهی می نامیم روبرگردان نبوده است و حتی صریحاً رغبت شدید خود را بدانها به صد زبان حکایت فرموده است و همچنان که در قرآن مجید هم می خوانیم برای شراب (خصر) به منافعی هم (در مقابل آنهمه مضرّات شیطانی) اعتقاد می داشته است که خوانندگان در ضمن مقدار اندکی از ابیات او که ما در این دفتر می آوریم ملاحظه و بلکه تصدیق خواهند فرمود:

الا يا يها السّاقي ادركاساً و ناولها

به می سجاده رنگین کن گرت پیرمغان گوید که سالک پیخبر نوبد ز راه و رسم سنزلها به می یاقی می یاقی که در جنّت نخواهی یافت کسنار آب رکسناباد و گسلگشت مسصلًا را

این بیت مرا به خاطر یکی از خوشترین خاطرات زندگانی ام آورد. نیم قرنی پیش از این که راقم در ژنو در دفتر بین المللی کار انجام وظیفه می کرد از طرف دولت های خاور نزدیک و میانه از دفتر تقاضا بعمل آمد که یک کنفرانس کار هم بالخصوص برای کشورهای شرقی منعقد سازد و دفتر و هیأت مدیره دفتر پذیرفتند و کنفرانس در شهر استانبول به صورت بسیار پسندیده ای انعقاد یافت و نگارنده هم در آنجا شرکت داشت (نمایندهٔ دولت ایران بدون حقوق بود).

روز میهمانی بسیار مجللی که از طرف دولت ترکیه در میهمانخانه معروف پراپالاس بر پاشد جای من در کنار دو نمایندهٔ هندوستان بود که با آن لباس و ریش و دستار شاهانه حضور بهمرسانیده و روبروی هم در کنار میز غذاخوری نشسته بودند و من هم (بدون آنکه همدیگر را بشناسیم) در پهلوی آنها قرار داشتم و هنگامی که موقع توزیع شراب و شامپانی به میان آمد ناگاه دیدم یکی از آن دو نماینده جام لبریز خود را بلند کرد و خطاب به دوست هندی خود (نمی دانستند من ایرانی هستم) با همان لهجهٔ بسیار دلپذیر خود این بیت را به صدایی قدری بلندتر از صدای سایر حضار بر زبان آورد:

بده ساقی می باقی که در جنّت نخواهی یافت کسنار آب رُکسناباد و گسلگشت مسطًا را بقدری لذت بردم کُه هنوز هم پس از آنهمه ماه و سال هر وقت آن لحظات را بخاطر می آورد سرتاپا غرقه در غرور و لذت می گردم.

حدیث از مطرب و می گو و راز دهر کمتر جو که کس نگشود و نگشاید به حکت این معما را أشهي لنسا و احسليٰ مسن قسبلة العسذارا آن تـلخوش کـه صـوقىامالخـيانشش خـوانـد حافظ به خود نـپوشيد ايـن خـرقهٔ مـى آلود ای شیخ باکادامین معذوردار ما را ما مُریدان روی سوی کعبه چون آریم چـون روی سمبوی خسانه خستار دارد پسیر مسا دام تسزویر مکسن جسون دگسران قسرآن را حافظا میخور ورندی کن و خوش بـاش ولی خــاک بــر سـر کـن غـم ایـام را میساقیا بیسرخیسیز و در ده جیسام را بـــــركشيم ايـــن دلق ازرق فـــام را سیاغر میسی بسر کیغم نبه تیا ز بسر مطرب بگو کے کار جہان شد ہےکام سا سیاقی ہے نیور پیادہ ہے۔افروز چام سا ای بسی خبر ز لذّت شهرب مهدام مها مـــا در پــياله عكس رُخ يــار ديــد،ايــم دلم ز مسومعه بگسرفت و خسرقهٔ سالوس کیجاست دیسرمغان و شیراب نساب کیجا تسا بنگری مسفای مسی لعسل فسام را مسوفی ہیا کے آپنہ منافیست جام را هــان بـــنوشيد دم بــه دم مــى نــاب مسیوزد از جیسن نیسیم بیهشت اف <u>تتع ی</u> ا مُ فتّع الاب واب زاهدان معذور داریدم که اینم مذهب است یه بانگ چنگ مخور می که محتسب تیز است که همچو چشم صراحی زمانه خوتریز است کسه مسوسم ورع و روزگار پرهیز است فی الع مله می کنی و فرو می گذارمت یار ترسا بچه کو خمانهٔ خمّار کجاست در می یخانه بسینان در می در من نخواهم کرد ترک لعل یار وجام می اگر چه یاده فرحیخش و باد گلبیز است در آستین مُسرقع پیاله پنهان کن ز رنگ بساده بئسوید خسرقهها در اشک حافظ شراب و شاهد و رندی نه وضع تست دلم از صومعه و صحبت شیخ است ملول خمار به معنی شرابفروش و میکده است.

چسون نقش غم ز دور ببینی شراب خواه تشیخیص کرده ایسم و مسداوا مسقرر است مسا را بسه مسنع عسقل مترسان و می بیار کان شحنه در ولایت مسا هیچ کاره نیست بسر آمستانهٔ مسیخانه هسر که یافت رهی ز فسیض جسام مسی اسسرار خانقه دانست<sup>۱</sup> گسر مُسرید راه عشیقی فکسر بدنامی مکن شیخ صنعان خرقه رهن خانه ختار داشت بسیار بساده کسه رنگین کستیم جامهٔ زرق که مست جسام غروریم و نیام هشیاریست خسمار صد شسبه دارم شرابخانه کجاست

ہیار بادہ کے بنیاد غُسر بر باد است

حاصل کارگه کون و مکان اینهمه نیست باده پیش آر که اسباب جهان اینهمه نیست بسرلب بسحر فسنا مسنتظریم ای ساقی فرصتی دان که زلب تا یه دهان اینهمه نیست آن روز شوق ساغر می خرمنم بسوخت کاتش ز عکس عارض ساقی در آن گرفت این بیت از ابیاتی است که کاملاً معنی حکمتی و جنبهٔ صوفیگری دارد و نظایر ش

۱. ضمناً باید دانست که مولای روم هم در دیوان شمس فرموده است: آب از آن روی خلال است که مصنوع خداست ــ می چه کرده است؟ نه مصنوع خدای دگر است.

در ديوان حافظ فراوان است.

یس بسرگ گل به خون شقایق نوشته اند

کینون ہے آب سے لعل، خرقہ می شویم

مسن از ورع مسی و مسطرب شدیدمی هارگز

پس در بدو امر مرد شراب نبوده است.

میسیمنی آب زنیسدگی و روضیهٔ ارم

مستور و مست هار دو چاو از یک قبیلهانند

زاهد شراب کوثر و حافظ پیاله خواست

درین زمانه رفیقی که خالی از خلل است

به هیچ دور نخواهیند یافت هشیارش

کانکس که پخته شد می چون ارغوان گرفت تسسعيبه ازل از خسود نسمى توان انسداخت هــوای مـغیچگانم در ایـن و آن انـداخت

جز طرف جویبار و می خوشگوار چیست ما دل به عشوهٔ که دهیم اختیار چیست تا در میانه خراستهٔ کر دگار جرست صراحتی سے نیاب و سفینہ غازل است جنين كه حافظ ما مست بادة ازل است بيت معنى حكمتي دارد، ولي اصل كلمهٔ «باده» بر مامعلوم نيست.

خــوش وقتٍ رسْدِ مست کـه دنیا و آخـرت بر باد داد و هیچ غم بیش و کم نداشت روزه یکسو شد و عید آمد و دلها برخاست می ز خمخانه به جوش آمد و میباید خواست يعنى ماه رمضان گذشت و موقع مي نوشيدن فرا رسيد.

یـاده نــوشی کـه در او روی و ریـایی نـبود بهتر از زهد فروشی که در او روی و ریاست فرض ایزد بگذاریم و به کس بـد نکـنیم وأنجه كريند رواليست نكريم رواست یاده از خون رزان است نه از خون شماست چه شود گرمن و تو چند قدح باده خوریم اینجا سخن مزهٔ شراب انگور دارد.

بسرو ای زاهند و بسر دُردکشان خبرده مگیر که ندادند جُز ایس تحقه به ما روز الست اگر از خمر بهشت است و گر از باده مست آنیچه او ریخت یه پیمانهٔ ما نوشیدیم کیه دم هسمت سا کسرد ز بهند آزادت بسرسان بستدگی دخستر رز گسو بسه در آی آیا دختر رز را می توان به معنی حقیقت و طریقت و معرفت دانست؟ ساقی بیار باده کمه ماه صیام رفت در ده قدح که موسم ناموس و نام رفت باز گویا باده همان شراب معمولی باشد.

در تاب تویه چند توان سوخت همچو عود می ده که عمر در سر سودای خام رفت نسقد دلی کسه یسود مسرا صرف باده شد قسلب مسیاه بسود از آن در حسرام رفت در این بیت سخن از حرام بودن شراب در میان است.

خسرقة زهمد مسرا آب خسرابات بسبرد خسانة عسقل مسرا آتش سبخانه بسسوخت غسم کُسپن بسه می سالخورده دفع کنید که تخم خوشدلی اینست و پیر دهقان گفت شکفته شد گُل حسرا و گشت بلبل مست صلای سرخوشی ای صوفیان باده پرست در اینجا طرف خطاب صوفیان شراب خوارهاند.

بسیار بساده کسه در بارگاه استغناء چەياسبان و جەسلطان جەھوشيار و جە مست گوهر هنر کس از این لعبل تنوانی دانست صبیوفی از پیرتو میمی راز نیلهانی دانست اکنون می توان پذیرفت که مقصود از شراب و می و باده، حکمت و معرفت است. همه کس طالب بارند چه هشیار و چه مست ... همه جا خانه عشقست چه مسجد چه کنشت حافظا روز اجل گر به کف آری جامی یکسر از کوی خرابات برندت به بهشت که می حرام ولی به ز مال اوقاف است فسقیه مندرسه دی مست بسود و فستوا داد یه می عمارت دل کڻ که ایـن جـهان خـراب بر آن سر است که از خاک ما سازد خشت که آگه است که تقدیر بر سرش چه نـوشت مکن بنه شامه سیاهی مطامت من مست در مــذهب مــا بــاده حــلال است وليكـن بی روی تو ای سرو گل اندام حرام است حافظ می گوید در مذهبش باده حلال است.

مسی خوارد و سرگشته و رندیم و نیظر باز وانکس که چو ما نیست در این شهر کدام است

که به بیمانه کشی شهره شدم روز الست بسهتر زبطاعتی که به روی و ربا کنند کے بیوی خیر ز زمید رہا نے آید فسراغت آرد و انسديشة خسطا يسبرد على الصباح كه ميخانه را زيارت كرد خبر دهید که حافظ به سی طهارت کرد گر این عمل بکنی خاک زر توانی کرد شراب و شماهد شهرین کرا زبانی داد تا جريقان همه خون از مؤدها بكشايند کبه میرغ نیغمه سرا ساز خوش نوا آورد نفی حکمت مکن از بهر دل عامی چند کسه آبسروی شسریعت بسدین قدر نرود بیا که سبود کسی برد کیاین تیجارت کرد جون نيک بنگري همه تزوير ميکنند

مطلب طاعت و پیمان و صلاح از سن مست می خور که صد گناه ز اغیار در حجاب اگر به باده مشکین دلم کشد شاید طبيب عشق منم باده خبور كه ايس سعجون یے آب روشین سی عارفی طبارت کر د اگـر امـام جـماعت طـلب كـند امـروز گندایسی در میخانه طرقه اکسیریست بسرو مسعالجة خسود كن أي نصيحت گو نسامة تسعزيت دخستر رز يسر خسوانسيد تونیز باده به جنگ آر و راه صحراگیر عیب سی جللہ بگفتی ہنرش نیز بگوی ر 🥠 مکن بنه چشیم حیقارت نگاه در مین مست بهای باده جون لعل جیست جوهر عقل می خور که شیخ و حافظ و مفتی و محتسب

پنهان خوريد باده كه تكفير مىكنند

دی عزیزی گفت حافظ میخورد پنهان شراب ای عزیز من گناه آن به که پنهانی بود مسفلسانیم و هسوای مسی و مطرب داریسم آه اگس خسرقه پشسمین به گرو نستانند صراحی میکشم پنهان و مردم دفتر انگارند عجب گر آتش این زرق در دفتر نمیگیرد به کوی میفروخانش به جامی برنمیگیرند زهی سجاده تقوی که یک ساغر نمیارزد نه به حقت آب که رنگش به صد آتش نرود آنسچه بساخ خرقه زاهد می انگوری کرد چل سال رنج و عقه کشیدیم و عاقبت تسدیس سا به دست شراب دو ساله بود د وظیفه گر برسد مصرفش گل است و نبید

ش\_ادی ش\_یخی کے خانقاد نےدارد دل چـــون آیــنه در زنگ ظــلام انـدازد ولی منعش نمی کردم کے صوفی وار سے آورد ورنسه انسديشة ايسن كسار قبراسوشش بناد آفسرین بسر نسطر پساک خطاہوشش باد کسه بسوی بساده مسدامسم دمساغتر دارد دمسی ز وسیوسهٔ عیقل سیخبر دارد كسنون كسه لاله بسرافيروخت آتش تسرود گفت ایس عسل به مذهب سیرمغان کستند کیے از روی میا رنگ زردی ہے۔ مسريزاد و بسايي كسه بسر هم قشرد غسالبأ ايسنقدرم عقل وكفايت بماشد دختر رز را، که شقد عقل کاین کرد،اند از نظر تا شب عيد رمضان خراهد شد حیف باشد دل داناکه مشقق ما باشد حسبريفان را تسه سمرماند و نسه دسستار

رسید مزده که آمد بهار و سبزه دمید حافظ اقرار به وظیفه خواری میکند.

رطیل گیرانیم دوای میرید خیرابیات روز در کسب هنر کوش که میخوردن روز عجب مىدائىتم دېشب ز حافظ جام و پيمانه صوفی اربادہ بے اندازہ خبررد نیوشش باد ہیر ماگفت خطا ہر قلم صنع نرفت ز زهــد خشک مـلولم کـچاست بـادهٔ نـاب ز باد، هیجت اگر نیست این نه بس که ترا به بساغ تسازه کسن آیین دیس زردشتی گفتم شراب و خرقه نـه آیـین مـذهب است هسرار آفسرین بسی سرخ بساد بسنازیم دسستی کسه انگسور چید من و انکار شراب ایس چه حکایت باشد از خرد بیگانه شو چون جانش اندر بر بکش ماه شعبان منه از دست قدح کاین خورشید غسم دنیای دنی چند خوری باده بخور از آن افیون که ساقی در سی افکند نمیدانستیم که تریاک در شراب میانداختهاند.

بر آن سرم که ننشوم می و گنه نکنم اگر سوافیق تبدیر من شود تقدیر مسی دو ساله و سعبوب چارده ساله همین بس است مرا صحبت صغیر و کبیر معرگه حشر به می ز دل بسیرم همول روز رستاخیز در پی نیست زحمتی میکشم از مردم نادان که مپرس شق فروشند ما را دو سه ساغر بده و گو رمضان باش مین فرسود قدح بیار و بنه مرهمی بر این دل ریش پرستی کن سه ماه می خور و نه ماه پارسا میباش ی حواله کند بستوش و مستظر رحست خدا سیباش ده به گوش که دور شاه شجاع است می دلیر بنوش ل چنگ نه تسبیح و طیلمان به می و میگسار بخش شراب خانگیم بس می مغانه یار

پیاله در کفنم بیند تیا سیرگه حشر بهریک جرعه که آزار کسش در پی نیست ز آن بیاده که در میکدهٔ عشق فروشند ریای زاهید سیالوس جیان من فرسود نگریست که همه ساله می پرستی کن چو پیر سالک عشقت به می حواله کند محر ز هاتف غیبم رسید مژده به گوش طیامات و شطح در ره آهنگ چنگ نه شراب خانگیم

اگر شراب خوری جرعه ای قشان بر خاک از آن گناه که نفعی رسد به غیر چه باک در حقق سن به دُردکشس ظن بد مبر کآلوده گشت خسرقه ولی پسماک داستم عساشق از قساضی نسترسد سی بسیار یسلکه از یسرغوی سسلطان نمیز هم یرغو به معنی عدلیه و استنطاق و مرافعه است.

گرم نه پیرمغان در به روی بگشاید کسدام در بزنم چاره از کجا جویم با آنکه از خود غائبم وز می چو حافظ تائبم در مجلس روحانیان گه گاه جامی میزنم فتوی پیرمغان دارم و قبولیست قندیم که حرام است می آن را که نه یار است و ندیم من اگر باده خورم ورنه چکارم با کس حافظ راز خود و عارف وقت خویشم شراب تلخ صوفی موز بنیادم نخواهد برد ایم بر لب نه ای ساقی و بیتان جان شیرینم مسفروش به باغ ارم و نخوت شداد ایک شیشه می و توش این و لب کشتی زیسن دایسرهٔ مینا خونین جگرم میده تا حل کنم این مشکل در مساغر مینایی بسته فسریاد خسار مسفاسان رس "خسبته ارا گیسرمی دوشینه داری مستی عثمی نیست در سر تو رو که تو مست آب انگوری در اینجا با صراحت بیشتری از مستی عشق و مستی شراب مخن رفته است. دو یار زبرک و از باده کمن دومنی فیراغینی و کتابی و گوئه جستی مسن این مقام به دنیا و آخرت نده اگرچه در پیم افتند خلق انجنی مین این میعشق کزو پُخته شود هر خامی گرچه ماه رمضان است بیاور جامی خدا میداند منظور چگونه شرابی است؟ خدا میداند منظور چگونه شرابی است؟ پرگونه عَلَم بر در میخانه میکشیده اند بر ما مجهول است. فردا شراب کوثر حور از برای ماست و امروز نیز ساقی مهروی و جام می می سیم کهای صوفی شراب آنگه شود ماف کسه در شیشه بیماند اربسینی دانشمند ارجمند ما ابوالقاسم انجوی در حاشیه این بیت (در صفحهٔ ۲۵۶ از دیوان) دانشمند ارجمند ما ابوالقاسم انجوی در حاشیه این بیت (در صفحهٔ ۲۵۶ از دیوان) دانشمند ارجمند ما ابوالقاسم انجوی در حاشیه این بیت (در صفحهٔ ۲۵۶ از دیوان) در میان آمی می در آن دو کلمه «اربعین لَیلَة...» آورده است، نمی دانم نسبتی در میان است با نه؟

همچو جم جرعهٔ میکش که زستر دو جهان پسر تو جام جهان پین دهدت آگاهی مسی صوفی افکن کجا می فروشند کسه در تسابم از دست زهد ریسائی به جرعهٔ تو سرم مست گشت، نوشت باد خود از کذام خُم است اینکه در سبو داری ساقی به بی نیازی رندان که می بده تسا بشینوی زصوت مغنی هُوالغتی زاهد پشیمان را ذوق باده خواهد کشت عساقلا مکن کاری کآورد پشیمانی زاهد پشیمان را ذوق باده خواهد کشت عساقلا مکن کاری کآورد پشیمانی دل گشیمان دار چون جام شراب یک مسنی تسا بسدان بیخ غم از دل بسرکنی دل گشیماده دار چون جام شراب سیم مسیرگرفته چیند چون خسم دنی

باید دید در زمان حافظ من شیراز چند سیر و مثقال و دسی گرم بوده است؟ دل بسه مسى دربستد تسا مسردانسه وار گستردن مسالوس و تسقوي بشكستى خُم شکن نمیداند اینقدر که صوفی را جنس خانگی باشد، همچو لعل رشانی چه بسا حافظ صوفیان را دوستدار و اصحاب شراب و مستی معرفی کرده است. مي توان احتمال داد كه منظورش شراب حقيقت و حكمت و معرفت باشد. می دہ که گرچه گشتم نامه سیاہ عالم نسومید کی شوان بود از لطف لایزالی از چارچیز مگذر، گر عاقلی و زیرک امن و شراب بیغش، معشوق و جای خالی از اینجا به بعد از ملحقات و ضمائم دیوان نسخه استاد انجوی یعنی از متون ذیل: ساقى نامه، مُغنى نامه، قصائد و مدائح، قطعات، رُباعيات نقل خواهد شد: از ساقی نامه (صفحهٔ ۲۷۵ تا ۲۷۷ دیوان نسخهٔ انجوی) که مدام از می و ساقی سخن در میان است: در خطاب به ساقى: یسه مسن ده کسه بسدنام خدواهیم شدن 💿 خسراب مسی و جسام خسواهییم شیدن یسه مستی دم از پسارسایی زنیم در خسیدروی در گیدایسی زنیم قطعه مشتمل بر ۴۵ بیت است و با این بیت پایان می پابد: بسه مستی تسوان دُرّ استرار مسفت کسته در بسیخودی راز تستوان نسهفت از قطعات: من من مين بقا گردانى من مين بقا گردانى از رباعبات: با شاهد شوخ و شنگ و با بربط و نمی کُنجی و فسراغمیتی و یک شیشه می از قصائد و مدائح: در مدح قوامالدين محمد صاحب عيار وزير شاه شجاع (صفحةً

:(\7\

مکن که می نخوری در جمال گل یک ماه<sup>ا</sup> که باز ماه دگر میخوری پشیمانی به شکر تهمت تکفیر کز میان برخاست<sup>۲</sup> بکوش کز گل و مُل داد عیش بستانی حافظ در طی قصیده در مدح قوامالدین محمد صاحب عیار این بیت را دارد: ییار باده رنگین که یک حکایت فاش بگویم و بکنم رخنه در مسلانی و آن حکایت از این قرار است:

به خاک پای صبوحی کشان که تا من مست مستاده بسر در مسیخانهام بسه دربسانی بسه هسیج زاهد ظاهرپرست نگذشتم که زیر خرقه نه زُنار داشت پینهانی پس این گفتار را دربارهٔ حافظ و شراب خوب است یکبار دیگر با این بیت بسیار با معنی به پایان برسانیم (یعنی با بیتی که در طی این فصل یک بار آمده است): ساقی به بینیازی رندان که می بده تا بشنوی ز صوت معنی: هوالفینی

و نیز امر فرموده است:

بر سر تربت من بی می و مطرب منشین تا ببویت ز لحد رقیصکنان بسرخیزم

- ۱. شاید ماه رمضان یا ماه حرام دیگری بوده است.
- ۲. به احتمال بـــيار (بل بطور يقين) صاحب عيار تكفير را انكار كرده بوده است. حافظ فرموده: «كه دور شاه شجاع است مي دلير بنوش».

# باب دهم حافظ در شیراز و در غُربت و در ناکامی و عُسرت از کران تا به کران لشکر ظلم است ولی

از ازل تا به ابد فرصت درویشان است

حافظ

هر چند که گویی دست خلقت خواجه حافظ ما را برای خوشی و عیش و نوش و بوس و کنار و میخواری و غزلخوانی، رندی و قلندری آفریده است، اما عجبا که در طی دیوانش چه بسا نالهاش از درد و بدبختی و شکوه و ملال خاطر و مخصوصاً تهیدستی و افلاس و بدبختیهای دیگر به گوش میرسد و ما میدانیم که در دورهٔ شاه ابواسحق که مقارن با جوانی خواجه سلطنت کرد حافظ رویهمرفته سرخوش بوده است ولی پس از این شاه جوان و خوشگذران (ولی بی اعتنا به اُمور سلطنت و احوال مردم) و به سلطنت رسیدن امیر مبارزالدین که سختگیر و متعصب و با شقاوت بود احوال به کلی تغییر یافت و حافظ با روزگار سیاهی آشنایی با حافظ

روبرو شد که چه بسا جانش را به لبانش می رسانید. شرح این احوال و اوضاع را مرحوم دکتر قاسم غنی در کتاب عالیقدر خود «بحث در آثار و افکار و احوال حافظ» آورده است و احتیاجی به نقل در اینجا ندارد. همینقدر می گوییم که دکتر غنی در صفحهٔ ۱۳۷ کتاب خود چنین نوشته است:

«در متجاوز از یکصد و بیست و پنج مورد از دیوان خواجه اعم از غزل و قصیده و مثنوی و مقطعات نام «شاه» و «پادشاه» و «خسرو» و «شاهنشه» و «سلطان» برده شده است و به استئنای مواردی که صریحاً نام ممدوح ذکر شده و یا به قراین بسیار مؤکد معلوم است که اشاره به کدام پادشاه است در سایر موارد... ممکن است اشاره راجع به یکی از سلاطین ذیل باشد: جلال الدین مسعود شاه اینجو -شاه غیاث الدیس کیخسرو اینجو - شاه شیخ ابواسحق - امیر مبارز الدیس محمد مظفر (از آل مظفر) - شاه شجاع - شاه زین العابدین - شاه منصور - شاه یحین - سلطان عماد الدین احمد -شاه محمود و ملوک آل جلایر مانند سلطان اویس یا شلطان احمد مراوک جزیرهٔ برموتز...»

و باز دکتر غنی از قول ابنبطوطه (سیّاح مراکشی معروف) مینویسد (صفحهٔ ۱۳۸):

«... در موقع ورود من به شیراز (در سال ۷۴۸ یعنی ۴۴ سال قبل از وفات حافظ) پادشاه شیراز ابواسحقبن محمود شاه اینجو بود... این پادشاه از خوبان سلاطین است، خوش صورت و نیک سیرت و حافظ در شیراز و در غُربت و در ناکامی و عُسرت

هیأت است و مردی کریم و خوش اخلاق و متواضع و صاحب قوّت و ثروت است و تقریباً پنجاه هزار قشون مرکب از ترک و فارس دارد. نزدیکان او اهل اصفهانند و به اهل شیراز اطمینان ندارد... مالیات فارس نسبت به سایر بلاد خیلی مهم است... و در هر روز ده هزار دینار ضمانت شده است...» کر

با اينهمه باز دكتر غني (صفحهٔ ۱۴۱) مينويسد:

«بطور کلی در آل اینجو (که شیخ ابواسحق هم از آن جمله است) یک نفر نمی بینیم که لایق جهانداری باشد و همهٔ آنها از شرائط ملک داری که حُسن تدبیر و شجاعت و قوت عزم است عاری بوده اند و تقریباً در هر جنگی مغلوب شده فرار می کرده اند... شاه ابواسحق که قابلترین مرد این خانواده و یکی از محبوبترین امرای آن عهد است بغیر از یک جنگ دیگر همه جنگهایی که کرد بیهوده و بلهوسانه بود گرچه به قول خواجه حافظ در قصیده ای که او را می ستاید می فر ماید:

ز عبر بر خورد آنکس که در همه کاری نخست بنگرد آنگ طریق آن گیرد ... بقدری نسبت به شیرازیها کم اطمینان بود که جماعتی از مردم اصفهان را بـه سمت قراولی خاص خود معین کرده بود و آنقدر از مردم شیراز می ترسید کـه هیچوقت اجازهٔ حمل سلاح به آنها نمی داد.

باز از همین پادشاه حکایت کردهاند که وقتی دشمن توانایی لشکر به شیراز کشیده بود او باز به عشرت و لهو و لعب مشغول بود و چندانکه اُمرا و وزراء گفتند که اینک خصم رسیده و جای تغافل نیست غضبناک گردیده گفت هر کس از این

144

آشنایی با حافظ

نوع سخن در مجلس من بگوید او را سیاست میکنم و لهذا هیچ آفرید های دیگر خبر دشمن به او نمی رسانید تا دشمن (محمد مظفر) بر در شهر شیراز نزول کرد و حتی این خبر را هم به او نگفتند تا روزی امین الدین جهرمی که ندیم و مقرّب شاه بود شاه را گفت بیا تا بر بام برویم برای تماشای بهار و تفرج شکوفه زارها و شاه را بدین بهانه بر بام کوشک برآورد از آنجا شاه دید که دریای لشکر در بیرون شهر مواج است. پرسید چه می شود وزیر گفت لشکر محمد مظفر است. شاه تبسمی کرده گفت عجب ابله مردی است که در چنین نوبهاری خود را و ما را از عیش و خوشدلی دور می گرداند و این بیت از شاهنامه را خوانده از بام فرود آمد:

بيا تما يك امشب تماشاكنيم جو فردا شود فكر فردا كنيم و طولى نكثيد كه ملك از او به دشمنان او منتقل گرديد (و بدست سلاطين آلمظفر هلاك شد در سال ٧٥٧-٣٥ سال قبل از وفات خواجه شيراز.) باز يكبار ديگر صدق اين كلام مُستطاب مُبرهن گرديد كه و لِكُّل أُمة اَجّل فاذا جاءَ اجَلهم لايَستأخرون ساعة و لايستقدمون.

همینکه سلطنت در شیراز بهدست امیر مبارزالدین از آل مظفّر رسید که مرد سخت و بدخو و بدنهاد و پرقساوت بود روزگار سیاه خواجه حافظ شروع شد و کار به جاهای نازک کشیده شد بطوریکه خواجه او را در غزلیات خود «محتسب» خواند. و امثال امیر مبارزالدین با پسرانش که او را کور کردند و دربند انداختند و سرانجام به قتل رسانیدند مشهور است و احتیاج به ذکر در اینجا ندارد و خلاصهٔ مطلب آنکه خواجه حافظ در عصر و دورهٔ چنین کسانی در شیراز می زیسته است و معلوم است که با چه روزگاری سروکار می داشته است و ما می دانیم که حتی حافظ در شیراز و در غُربت و در ناکامی و عُسرت

گاهی معاش مرتّبی نمی داشته است و من لامعاش له لامعادله <sup>۱</sup> یا کادالفقران یکون کفراً احکامی است مبنی بر صدق و واقعیتگرایی. خواجه حافظ در حقّ همین امیر مُبارزالدین گفته است: سروران را بی سبب می کرد حبس گرّد نان را بی خطر سر می برید عاقبت شیراز و شیریز و عراق چون مُسخّر کرد، وقتش در رسید آنکه روشن بُدجهان پنش بدو میل در چشم جهان پینش کشید شاید خواننده ای مایل باشد بداند در دورهٔ حافظ دین و مذهب مردم فارس و

ساید خواننده ای مایل باشد بداند در دوره حافظ دین و مدهب مردم قارس و شیراز چه بوده است. دکتر غنی جواب این سؤال را در کتاب خود (صفحهٔ ۱۷۶) بدین نحو داده است:

«در خصوص مذهب رسمی اهالی فارس در عصر خواجه حافظ دلیل قطعی در دست داریم که مذهب سنّت و جماعت بوده است و آن عبارت است از مسکوکات سلاطین حاکمه آن عصر در فارس یعنی آل مظفر که امروز باقی است و در روی آنها صریحاً اسامی خلفاء اربعه منقوش است و اینک یکی دو نمونه از این مسکوکات در موزه بریتانیا در لندن محفوظ است.»

دربارهٔ همین امیر مُبارزالدین معاصر خواجه حافظ که مُدتها اعتنایی به شاعر ما نداشت نوشتهاند:

«فوق العاده بدمنش و تندخو و بدزبان و فحاش و به قول حافظ او دشنامهایی میگفته که استربانان نیز از گفتن آن خجالت کِشند...» (غنی صفحهٔ ۱۸۶) و نیز میخوانیم که صاحب روضة الصفا از قول شاه شجاع [پسر امیر مُبارزالدین] نقل میکند که از پدرم پرسیدم که شما آیا هزار نفر را به دست خود کشته اید جواب

۱. ما ایرانیها میگوییم: «شکم گُرسنه ایمان ندارد.»

داد به هشتصد نفر رسیده است. (ص ۱۸۷)

و باز دربارهٔ همین امیر نوشتهاند: «امیر مُبارزالدین مشغول تلاوت قرآن بود که مُقصری را در همان بین نزد او می آورند قرآن را گذاشته و به دست خود مقصر را کُشته و دوباره به تلاوت قرآن مشغول می شود.» صاحب «جامع التواریخ حسنی» می نویسد:

«... و بسیار بودی که در اتناء قرائت قرآن و نظر در مصحف مجید جمعی را از اوغانیان حاضر کردندی. وی به دست خود ایشان را بکشتی و دست شستی و باز به تلاوت مصحف مشغول شدی...» (ص ۱۸۷) شاعری در حقّ شاه شجاع پسر امیر مبارزالدین گفته است که اشساره است به

عشقبازی شاہ شجاع با مادر خودش<sup>ا</sup>:

آنیچه آن ظالم ستنگر کرد باله ار هیچ گیر و کافر کرد سیخ در چشمهای بسابا کرد میل در سرمهدان سادر کرد که به شهادت تاریخ مقرون به حقیقت است.

در هر حال حافظ در چنین محیطی میزیسته است ولی شیراز و شیرازیها را دوست میداشته است و آنهمه ابیات دلانگیز در حق آنها دارد مگر نفرموده است:

خسوشا شیراز و وضع بیمثالش خسداونسدا نگهدار از زوالش

به شیراز آی و نیض روح قدسی بیجوی از میردم صاحب کمالش مگر از او نیست که:

بده ساقی می باقی که در جنّت نخواهی یافت کستار آب رُکستاباد و گسلگشت مسملًا را و باز از اوست:

۱. شاید در عالم مستی و بیخبری.

حافظ در شیراز و در غُربت و در ناکامی و عُسرت

ز رکسناباد مسا صد لوحش الله که عُسر خسض میبخشد زلالش مسیان جسعفر آبساد و مسطلا عسبیر آمسیز مسی آید شسالش

و باز فرموده:

دلا رفیق سفربخت نیکخواهت بس نسیم روضهٔ شیراز پیک راهت بس و چنانکه می توان پنداشت که پایش به خاک اصفهان (که راقم این سطور در آنجا بهدنیا آمده است در سال ۱۳۰۹ هجری قمری) هم رسیده بوده است که با اشاره به رودخانهٔ زاینده رود فرموده است:

اگرچه زنده رود آب حیات است ولی شـــیراز مــا از اصفهان بــه و باز گفته:

شیراز معدن لب لعل است و کنان حُسن من جوهری منظن از آنسرو مشوشم از بسکه چشم مست در این شهر دیده م حقّآ که می نمیخورم اکنون و مرخوشم شهریست پُر کرشمه و خوبان ز شش جهت چیزیم نبیست ورنسه خریدار هر ششم ولی اکنون همین حافظ را می بینیم که صریحاً دربارهٔ شیراز و مردمش زبان مذمّت صریح گشوده و می فرماید:

حیف است بُلیلی چو من اکنون در این قفس با این لسان صذب که خامش جسو سسوسنم و عجبا که یا بی قراری تمام اقرار می کند که:

آب و هوای قارس عجب سفله پرور است کو همرهی که خیمه از این خاک برکنم و از اوضاع و احوال و بی سر و سامانی دیار و مردم به جمان آمده و بالصراحه می گوید:

فت میبارد از این سقف مقرنس برخیز تا به میخانه پناه از هسه آفات بریم معرفت نیست در این قوم خدارا مددی تا برم گوهر خود را به خربدار دگر

اکنون حافظ آرزو دارد که از شیراز بدور افتد و صدایش به گوش می رسد که: ما آزموده ایم در این شهر بخت خویش باید برون کشید از این ورطه رخت خویش از بس که دست می گزم و آه می کشم آتش زدم چو گُل به تن لخت لخت خویش و از بی ذوقی شیرازیان مینالد و می گوید:

سخندانی و خوشخوانی نمی ورزند در شیراز بیا حافظ که تا خود را به ملک دیگر اندازیم آیا نمی توان احتمال داد که در همان اوقات عازم یزد شده است ولی خدا می داند که آیا به صرافت طبع بدانجا رفته است و یا دعوتی از جانب یزد و حکومت آن دیار به او رسیده بوده است و از تمام این احتمالات گذشته آیا نمی توان فرض کرد که حکومت شیراز محترماً او را از شیراز به یزد تبعید کرده است.

در هر حال در یزد هم خواجه حافظ خوشدل نبود و کمکم به اصطلاح دل زده شده و باز به یاد شیراز افتاده و میگوید:

چرا نه در پي مزم ديارُ خود باشم چرا نه خاک سرکوي يار خود باشم و هواي شيراز به سرش زده و صدايش بلند است که:

دلا رفیق سفربخت نیکخواهت بس نسیم روضهٔ شیراز پیک راهت بس و چنانکه مُصطلح است دلش سخت هوای شیراز را کرده است و میگوید:

هوای منزل یار آب زندگانی ماست صبا بیار نسیمی ز خاک شیرازم در هر حال دست وقایع روزگار از نو خواجه را به شیراز رسانید و ما نمی دانیم که به چه وسیله و با کمک چه کسی توانست خود را به شیراز برساند و نیز نمی دانیم که در شیراز با چه سرنوشتی سروکار پیداکرد همینقدر است که در طیّ دیوانش آه و نالهاش از ملال خاطر و شکوه و عدم اعتماد به یاران و بی اعتنایی مخلوق و روزگار و حتی از افلاس بلند است و ما در اینجا به رسم نمونه اندکی از آنرا حافظ در شیراز و در غُربت و در ناکامی و عُسرت

می آوریم و اگر کسی طالب بیشتری باشد به آسانی با مراجعه به دیوان به دست خواهد آورد. ابیات ذیل همه از حافظ است و در همین زمینه می باشد: بسی تسو در کُلبهٔ گدایس خوبش رنسجهایی کشید هام که مسپرس حافظ چه آتشی است که از سوز آه تو افتاده در ملائک هفت آسمان خروش کجا روم چسه کنم حال دل کرا گویم که گشته ام ز غم و جور روزگار ملول جهان پیر است و بی بنیاد از این فرهادکش فریاد که کرد افسون و نیر نگش ملول از جان شیرینم مقلسانیم و هوای می و شطرب داریم

به طرب حمل مکن سُرخی رویم که چو جام خون دل عکس برون میدهد از رخسارم به شهادت این بیت می توان گفت که حافظ سرخرو بوده است.

شا، ترکان چُو پسندید و به جاهم انداخت دستگیر ار نشود لطف تهمتن چه کنم بر من مسلم نگردید که مقصود از شاه ترکان که حافظ را به چاه انداخته بوده است کیست و چه داستانی است و سرانجام لطف کدام تهمتن خواجه را نجات داده است. احتمال دارد که تمام بیت اشاره به یک داستان از «شاهنامه» فردوسی باشد که فعلاً بر ما روشن نیست.

طراز پیرهن زرکشم مبین چون شمع کمه مسوزهاست نهانی درون پیرهنم عجبا که ناگاه خواجه دارای پیرهنی گردیده کمه طرازش از زر بموده است ولی روزگار از این کارها و بازیها بسیار دارد.

| دل ز تنهایی به جان آمد خدا را همدمی    | سینه مالامال درد است ای دریغا مرهمی |
|----------------------------------------|-------------------------------------|
| تـا در بـه در بگـردم قـلَاش و لاابـالی | ساقی بیار جـامی از خـلو تم بـرونکش  |
| گرچه از خون دل ریش دمی طاهر نیست       | اشكم إحرام طواف حرمت مىبندد         |
| چگونه چون قلمم دوددل به سر نیرود       | سیاہنامہتر از خسود کسی نسیبینم      |

کامم از تىلخى ضم چون زهر گشت يانگ نىوش شادخواران ياد باد گرچە صد رود است در چشمم مدام زنىدە رود بىماعکاران يساد بساد باز صحبت از زنده رود (در اصفهان) در ميان است و شايد بتوان احتمال داد که حافظ مسافرتى هم به اصفهان کرده بوده است.

از حشبت اهل جهل به کیوان رسیدهاند جز آه اهل فیضل به کیوان نمی رسد عشق است و مفلسی و جوانی و نوبهار عذرم پذیر و جرم به ذیل کرم بپوش اینهمه زخم زیان هست و مجال آه نیست

تا شدم حلقه به گوش در سیخانهٔ عشق هسر دم آید عسی از نوبه سُبارکبادم گرچه از آتش دل چون خُم می در جوشم میر بر لب زده خون میخورم و خاموشم موختم در چاه صبر از بهر آن شمع چگل<sup>۱</sup> شاه ترکان فارغ است از حال ما کو رمشی<sup>۲</sup> ما را به آب دیده شب و روز ماجراست

شده ام خراب و بدنام و هنوز امیدوارم که به هتت عزیزان برسم به نیکنامی چرا به صد غم و حسرت سپهر دایره شکل مسرا چسو نقطهٔ پرگار در میان گیرد این جان عاریت که به حافظ مپرد دوست روزی رُخش بسبینم و تسلیم وی کنم جز صراحی و کتابم نبود یاو و ندیم تا حریفان دغا را به جیان کم بیتم حافظ ار خصم خطا گفت نگیریم بر او ور به حق گفت جدل با سخن حق نکنیم حافظ عروس طیع مسرا جلوه آرزوست آیسسینه ای نسدارم از آن آه مسیکشم تنگ چشسم گر نظر به چشمه کوثر کنم

من که از یاقوت و لعل اشک دارم گنجها کی نظر در فیض خورشید بُلند اختر کنم

۲. لابد خوانندگان (یا تنی چند از آنان) نیز مانند من درست نمی دانند مقصود از شمع چگل
 چگونه شمعی است.
 ۲. عجبا که بلبل شیراز از شاه ترکان مدد می طلبد. وای بر این روزگار!

من که دارم در گدایی گنج سلطانی به دست کی طمع در گردش گردون دون پرور کنم من پیر سال و ساه نمیم یار بری وفاست بر من چو غمر میگذرد پیر از آن شدم دل بیسار شد از دست رفیقان مددی

هر بد که گفت دشمن در حق ما شنیدی بیارب که مدعی را بادا زیبان برید. خرم آن روز کزین منزل ویران بروم

نکتهٔ دانستنی آنکه با وجود تمام آنچه در فوق گذشت حافظ باز مدعی بوده است که فلک را سقف بشکافد و طرح نو در اندازد.

اگر غم لشکرانگیزدکه خون عاشقان ریزد من و ساقی بهم تازیم و بنیادش براندازیم به راستی خوشا به احوالش ا هر چند ممکن است میان این ابیات فیاصلهٔ زمیانی زیادی وجود داشته باشد.

# تتّمه

غزل ذیل را نیز در دیوان حافظ (در چند نسخه معتبر) نقل کردهاند و ما هم در اینجا می آوریم که باز عارف شیراز از وضع و روزگار خود شکایت دارد و علل آنرا هم به اختصار (مانند فروسی در شاهنامه در موقع غلبه اعراب بر ایران) برایمان باقی گذاشته و اگر درست بنگریم باید اعتراف نماییم که بسیاری از بدبختیهای ما مردم سرزمین ایران را همین کیفیات و احوال ایجاد نموده و با خود زیادتر کرده و به یادگار باقی گذاشته است:

این چه شور است که در دور قمر می بینم همه آفاق پر از فتنه و شر می بینم هم کسی روزبهی می طلبد از ایام علّت آن است که هر روز بتر می بینم اللهان را همه شربت زگلاب و قند است قوت دانا همه از خون جگر می بینم اسب قازی شده مجروح به زیر پالان طوق زرین همه در گردن خر می بینم دختران را همه جنگ است و جدل با مادر پسران را هسه بدخواه پدر می بینم هسیچ رحمی نه برادر به برادر دارد هیچ شفقت نه پدر را به پسر می بینم پند حافظ بشنو خواجه برو نیکی کن که من این پند به از در و گهر می بینم این ضجّه مردم و آب و خاکی است که در طول تاریخ خود مصیبت بسیار دیده و خدا می داند که فردایش و پس فردایش از چه قرار خواهد بود. از خداوند قادر متعال بخواهیم که خوب و در زیر سایه معدلت و آزادی و بزرگواری باشد؟ انشاءالله تعالی.

حائظ

در دیوان حافظ (نسخهٔ انجوی) قصائد خواجه بسیار اندک است و از سه قطعه تجاوز نمی کند ولی در غزلهایش چه یسا پس از مطلع (وگاهی حتی خود مطلح) حکم مداحی پیدا می کند و در هر صورت به حکم آنکه این شکم بی هنر پیچ پیچ صبر ندارد که بسازد به هیچ و با همه استغنای طبع که گاهی مقام او را به حدّ اعلا می رساند باز از پاره ای مداحی ها خودداری نمی تواند و به حکم اینکه الانسان لفی خسر به ضرورت خود را حتی چاکر و بنده و غلام می خواند و طلب روزی و وظیفه می کند و گاهی پشیمان می شود و آثاری از این پشیمانی در دیوانش به آسانی به دست می آید. این بیت از خواجه عزیز خو دمان است که خطاب به بزرگی یا پادشاهی فرمود: به غلامی تو مشهور جهان شد حافظ حلقهٔ بندگی زلف تو در گوشش باد و باز فرموده است:

مزای قدر تو شاها به دست حافظ نیست بجز نیاز نیمشیی و دعای صبحدمی ولی آن وقت است که بیچاره می شود و صدایش به گوش می رسد که: بر دلم گردِ مشتهاست، خدایا میسند که مکذر شود آیینهٔ مهر آیینم و می گوید:

در ایس وادی به بانگ سیل بشنو که صد من خون مظلومان به یک جو و باز به خود میگوید:

حافظ برو که بندگی بارگاه دوست گرجمله سیکنند تو باری نمیکنی و از بخشش و کوشش خاقانی و چنگیزخانی سخن میراند و حتّی تنها و بیکس می ماند و میگوید:

بمی تمو در کملیه گدایمی خویش رنمیجهایی کشیده م کمه میرس و به رسم وصف الحال می فر ماید:

صحبت حکام ظلمت شب یلداست نور ز خورشید خواه گوکه بر آید و همان آدمی که می گفت:

غُلام همت آنم که زیر چرخ کبود ز هرچه رنگ تعلّق پذیرد آزاد است از فرط اضطرار و یأس می فرماید:

آدمی در عالم خاکی نمی آید بـهدست عالمی دیگر بباید ساخت وز نو آدمی و همچنین در وقایع و حوادث شومی که عرصهٔ شیراز و پـارس مکـرر دیـده و چـشیده است فریادش بگوش میرسد که: ازین سعوم که بر طرف بوستان یگذشت عجب که رنگ گلی ماند و بوی نسترنی و با اینهمه باز خطاب به خود می فرماید:

حافظ آب رُخ خود بر در هر سفله مریز

**ر می افزاید:** 

چون خاک راه پست شدم همچو باد و باز تسا آبسرو نسمی رودم نسان نسمی رسد پسی پارهای نسمی کنم از همیچ استخوان تا صد هزار زخم بسه دندان نسی رسد و به حکم اجبار دیدگان را می بندد و می گوید:

به گدایی به در خانهٔ شاه آمددایم

و نالهاش هنوز هم به گوش میرسد که:

### حافظ ابناء زمان را غم مسكينان نيست

و مغلوب اندیشهٔ تاریک میگردد و میگوید:

جنین قفس ته سزای چو من خوش الحانی است روم به روضهٔ رضوان که مرغ آن چسنم خواجه حافظ با وجود مقام منیعی که داشت دارا و ترو تمند نبو د و خودش فرموده است که:

## «تا آبرو نمی رودم نان نمی رسد»

اما از رویهٔ کار و اعمال و افعالش آشکار و هویداست که حتی الامکان میکوشیده است که مانند آنهمه شاعران دیگر از حدود معینی تجاوز ننماید و سخنان بسیاری دارد که دال بر این معنی است و نشان می دهد که تا کارد به استخوانش نمی رسیده است زیان مداحی (آنهم با رندی بسیار) نمی گشوده است. گدای میکدهام لیک وقت مستی بسین که ناز بر فلک و حکم بر ستاره کنم و افسوس که ابیاتی از نوع بیت ذیل هم در طی دیوان گاهی به چشم می خورد: به سمع خواجه رسان ای ندیم وقتشناس به خلوتی که در آن اجنبی صبا باشد لطیفهای به میان آر و خوش بخندانش به نکته ای که دلش را بدان رضا باشد پس آنگهش زکرم این قدر به لطف بپرس که گر وظیفه تقاضا کنم روا باشد مصراع اخیر می رساند که به عنوان «وظیفه» صله و انعام می طلبیده است. و در عین حال معلوم است که روحش در این قبیل موارد در عذاب بوده است و در

چرخ بر هم زنم ار نجز به مرادم گردد من نه آنم که زبونی کشم از چرخ و فلک و باز افسوس که به مصداق مثل جاری و ساری که «بیچاره کسی که زر ندارد» و ابیات عربی بسیار مشهور که فارسی سادهٔ آن تقریباً از این قرار می شود، به ما قرنهاست آموخته است که فصاحت شحبان و خوشنویسی ابن مقله و حکمت لقمان و زهد و تقوای ابن ادهم اگر همه در یک نفر جمع باشد ولی آن شخص مفلس و تهی دست باشد به اندازهٔ یک درهم قدر و بهایی نخواهد داشت.

حافظ تهیدست بوده است و برای عیش و نوش سخت نیازمند مال دنیا بوده است و از اینرو چاره را باز در رندی و خوشزبانی تشخیص میداده است و بیا سخنانی از نوع بیت زیر جُل خود را از آب بیرون میکشیده است.

ساقی چو شاه نوش کند بادة صبوع گو جام زر به حافظ شب زندهدار بخش خدا می داند که آیا شاه جام زر به شاعر می بخشیده و یما به کمتر از آن کفایت می کرده ولی در هر صورت شاید گاهی کار به راه می افتاده است و آنوقت خطاب به خویشتن می گفته است:

حافظ قلم شاہ جهان مقسم رزق است 🦳 از بهر معیشت مکن اندیشهٔ باطل<sup>۱</sup>

۱. مقصود از شاهجهان (یا شاه جهان) یحیی بن مظفر است که به قول حافظ «ملک عالم و عادل»

در جای دیگری باز در مدح و تنای شاه دیگری چنین فرموده است. جبین و چهرهٔ حافظ خدا جدا مکناد ز خاک بارگه کـبریای شـاه شـجاع

و باز از هموست:

بسوخت حافظ و ترسم که شرح قصّه او بسه سسمع پسادشه کسامکار سا نیرسد و نیز فرموده است:

کجا يابم وصال چون تو شاهي مسن بسدنام رنسد لالجسالي ولي افسوس که گاهي کار به جاهاي نازک ميکشد و دل سنگ را مي سوزاند و از اَن جمله است اين بيت (خطاب به شاهي از شاهان):

به غلامی تو مشهور جهان شد حافظ حلقهٔ بندگی زلف تو در گوشش یاد البته در مقام مدح و ثنا در میان شاعرهای ما این نوع سخنان تعارف آمیز گاهی مجاز میگردد و خوشبختانه همین شاعرها سخنانی از نوع بیت ذیل هم کم ندارند و خود تسلیت بخش است:

بایهٔ نظم بلند است و جهانگیر بگو تساکند پادشه بحر دهان پرگهرم ولی رویهمرفته حرف حساب این نوع شعرا همین رهنمایی خواجهٔ شیراز است:

چو ذکر خیر طلب میکنی سخن این است که در بهای سخن سیم و زر دریغ مدار و شعرای نامدار دیگری هم همین مضمون را با عبارات دیگری بیان فرمودهاند، مثلاً:

> سخنم تلخ نخواهی دهنم شیرین کن که معروف خاص و عام است. حافظ فرموده است:

ادامهٔ صفحه قبل بوده است ولی خدا میداند که این علم و عدالت تا به چه اندازه و چه حدودی بوده است. گرچه گردآلود فترم شرم باد از همتم گر به آب چشمهٔ خورشید دامن ترکنم و در جای دیگر تأسف خوران فرموده است:

یارب چه گذا ه**تت و شاهانه نهادیم <sup>۱</sup>** 

و باز هم از خود اوست: گــرچــه مـا بــندگان پـادشهیم پـــادشاهان مـــلک صــبحگهیم رنگ تــــزویر پــیش مــا نــبود شــیر ســرخــیم و افــعی سـیهیم و با دیدهٔ بر آسمان دوخته فرموده است:

حافظ آب رُخ خود بر در هر سُغله مریز حاجت آن به که بر قاضی حاجات بریم اما قاضی حاجات گاهی بندگان رو سیاه را به جاهای دیگری حوالت میدهد که محتاج توضیح و توجیهی نیست و آنوقت است که فریاد شاعر عزیز و حساس دست به دامن مخلوق میزند که:

دادگرا ترا فلک جرعه کش پیاله باد د شمن دل پناه تو خرقه به خون چو لاله باد

دختر فکر بکر من محرم مدحت تو باد مهر چنین عروس را هم به کَفَت حواله باد و خودمانی می گردد و صدایش به گوش می رسد که از قول خود و زبان همقطاران می فرماید:

شماه بميدار بخت را همر شب مما نگهيان افسر و كُملهيم ولى در عين حال ديدة واقع بينش باز است و شطرى از حقيقت امور را بر زبان جارى مىسازدكه:

حافظ ز شوق مجلس سلطان غیاث دین نفافل مشو که کمار تو از نماله میرود و با دلی مملو از ملال و اندوه خطاب به خود میگوید:

۱. یا «بیگانه نهادیم» بر طبق نسخهٔ دیگر از نسخههای دیوان خواجه حافظ.

تو درِ فمقرِ ندانی زدن از دست مده مسند خواجگی و مجلس تورانشاهی کار خواجه چنان سخت می شود که برای تحصیل مقصود حتی محتسب را به شهادت می گیرد تا صدایش را به گوش پادشاه علیاجاه برساند:

عُمری است پادشاها کز می تهی است جامم اینک ز بنده دعوی وز محتسب گواهی بیچاره لسان الغیب و بلبل شیراز کارش به جایی رسیده است که باز خطاب به مقام امنع شاه و امیر می فرماید:

سَرِ خدمت تو دارم بخرم به لطف و مفروش که چو بنده کمتر افتد به مبارکی غیلامی

ما ایرانیان پس از آنکه در حدود هفتصد سال هجری قمری از وفات شاعر محبوبمان خواجه حافظ می گذرد کلمهٔ «غلام» به گوشمان می رسد خود را قدری معذّب می بینیم و وقایع بسیاری از تاریخمان در مقابل نظرمان مجسم می گردد و تعجب می کنم که چگونه مرد واقعاً بزرگوار و رفیع جایگاهی خود را در مقابل کسانی که اگر مقام و ثروتشان از دست می رفت سخت افرادی معمولی و گاهی بی سر و پا می شدند خود را «غلام» و «بنده» و «حلقه بگوش» خوانده است و صریحاً فرموده است، (حتی شاید با قدری سرافرازی):

دوش در خیل غلامان درش میرفتم

و در جای دیگر فرموده است:

که برد به نزد شاهان ز من گدا پیامی

(خوشبختانه في الفور افزوده است: كه به كوى مىفروشان دو هزار جم به جامى)

۱. ممکن است یک تن از خوانندگان از من بپرسد مقصود از این تورانشاه کدام شاهی است در جواب میگویم که بدبختانه مقصود و منظور من از تألیف این رساله تاریخنگاری نیست و دربارهٔ زمان خواجه و شاهان و امراء و وزرای آن دوره خدا را شکر در این نیم قرن اخیر کتاب فراوان به چاپ رسیده است و مراجعت کار مشکلی نیست.

و باز از سخنان اوست که: من که دارم در گذایی گنج سلطانی به دست کی طبع در گردش گردون دون پرور کنم ضمناً گاهی باز به رندی توسل میجوید و زیان مزاح میگشاید و قبیالمثل مى فر مايد: وام حافظ بگو که باز دهند کردای اعتراف و ساگوهیم و یا خوشگویی را وسیله قرار میدهد و با سربلندی فراوان میفرماید: هر مرغ به دستانی در گُلش شاه آمد بلیل به نواسازی حاقظ به غزلخوانی چیزی که انکار ناپذیر است حافظ عزیز ما هم گاهی درست و حسابی وارد میدان مداحي شده و في المثل چنانچه گذشت فرموده است: دارای جهان نصرت دین خسرو کامل یحیی بن مظفر سلک صالم و صادل تعظيم تو بر جان و خرد واجب و لازم انعام تو بر كون و مكان فائض و شامل حافظ قلم شاه جهان مقسم رزق است از بهر معیشت مکن اندیشهٔ ساطل و باز هم از خواجه خودمان است که در مقام مداحی قطعهای دارد که ابیاتی چند از آن قصيده را در اينجا مي آوريم: بسعنى غسلام شساهم و سوگند سىخورم جـــوزا ســحر تــهاد حــمايل بــرايــرم از جام شاہ جُرعہکش حوض کوٹرم راهم مزن بـه وصـف زلال خـضر كـه سـن وز شـــاهراه عــمر بـدين عـهد بگــذرم عبهد الست مين همه با مهر شاه بود شاهین صفت چو طعمه چشیدم ز دست شاه کے باشد التفات بے مید کیوترم

تسام ز کارخانهٔ عشاق محو ساد گر جز محبت تو بود شغل دیگرم با تمام مقدمات آنچه معرّف واقعی مقام بینظیر خواجه حافظ شیرازی خودمان که الحق لسانالغیب است و سخنش لطافت روح و رفعت کیوان دارد آنهمه غزلیاتی است که تعدادشان به چند صد (بطور تقریب ۵۴۰ تا ۵۵۰)

غزل میرسد غزلهای شاهانهایست که به رسم نمونه چند بیت تنها از یکی از آن غزلها را محض تیمن و نزهت خاطر خوانندگان به رسم پایان گفتار در اینجا می آوریم و بلاشک می توان آن را از بهترین اشعار دنیا به شمار آورد:

غزلی است مشتمل بر دوازده بیت و ما در اینجا به چند بیت قناعت می ورزیم: روضهٔ خلد برین خلوت درویشان است مایهٔ محتشعی خدمت درویشان است گنج عزلت که طلسمات عجایب دارد فتع آن در نظر رحمت درویشان است قصر فردوس که رضوانش به دربانی رفت منظری از چمن نزهت درویشان است آنکه پیشش بنهد تاج تکبر خورشید کبریائیست که در حشمت درویشان است از کران تا به کران لشکر ظلم است ولی از ازل تا به ابد فرصت درویشان است خسروان قبلهٔ حاجات جهانند ولی مسبیش بندگی حضرت درویشان است ای توانگر مفروش اینهمه نخوت که تو را سر و زر در کنف همت درویشان است حافظ ار آب حیات ابدی میخواهی منبعش خاک در خلوت درویشان است

پايان

دوشنبه دوم شهریور ماه ۱۳۶۶ هجری شمسی مطابق با ۲۴ اوت ۱۹۸۷ میلادی پس از دو ماه و نیم که هر روز ۲ تا ۳ ساعت کتابت می شد، تحریر این رساله پایان یافت. اماناتله موقن.

ايرج افشار

# زندگینامهٔ محمدعلی جمالزاده \*

سید محمدعلی جمالزاده در یکصد و شش سالگی در گذشت. زادنش به سال ۱۳۰۹ قمری در شهر اصفهان روی داد<sup>ا</sup> و مرگش روز هفدهم آبان ۱۳۷۶ در شهر ژنو کنار دریاچهٔ لمان منا رسید.

پدرش سیدجمال الدین واعظ اصفهانی (متولد در همدان ۱۲۷۹ ـ مقتول در بروجرد جمادی الثانی ۱۳۲۶) نام داشت. محل اقامت او شهر اصفهان بود، ولی غالباً برای وعظ به شهرهای مختلف سفر میکرد. جمالزاده روزگاران کودکی را در اصفهان گذرانید و چون از ده سالگی فراتر رفت گاهی پدرش او را به همراه خود به سفر میبرد و در همین دوره از حیات جمالزاده بود که سید جمال اقامت تهران را اختیار کرد (سال ۱۳۲۱) و دو سه سالی بیش

۱. اگرچه در نامهٔ اول مه ۱۹۵۰ به من نوشته بود: «سال تولدم را خواسته اید درستان آن را از جملهٔ اسرار مگر می دانند ولی حقیقت این است که برخودم مجهول است. ولی یقین دارم تاریخ رفاتم روشن تر از تاریخ تولدم خواهد بود و شاید نتیجهٔ آشنایی من با قلم و قرطاس همین باشد». بعدها، براسامی تراین و تواریخ که از نامه ها و اطلاعات خانوادگی به دست آورده بود سال ۱۳۵۹ را پذیرفته بود. آقای دکتر محمد ابراهیم یاستائی هم از روی بعضی تواریخ مندرج در قاریخ بیداری ایرانیان، همین سال ۱۳۰۹ را در مقالهای که بر کناب شهید راه آزادی (تهر ان ۱۳۵۷) نوشت، بیش نهاد کرده است.

- نخستین سرگذشت از او، که حاوی فهرست تألیفانش هم بود، ظاهراً همان است که یه دستور مرحوم سعید نفیسی من نوشتم و در پایان کتاب شاهگارهای نثر غارسی معاصر (تألیف سعید نفیسی)، در سال ۱۳۲۹، چاپ شد.

### آشنایی با حافظ

نگذشت که فرزند خود محمدعلی را برای تحصیل به بیروت فرستاد (۱۹۰۸). سن جمالزاده در این ارقات از دوازدهسال در گذشته بود.

جمالزاده در بیروت می بود که اوضاع سیاسی ایران دگرگون شد. محمدعلی شاه مجلس را به توپ بست و هر یک از آزادی خواهان به سرنوشتی دچار شد. سیدجمال، به خفیه، خود را به همدان رسانید تا به عتبات برود. وی در آنجا به چنگ عمال دولتی افتاد و چون او را به دستور دولت به حکومت بروجرد تحویل دادند در این شهر به ارادهٔ حاکم (امیر افخم) به طناب انداخته و مقتول شد<sup>1</sup>.

جمالزاده در بیروت با ابراهیم پورداود و مهدی ملکزاده (فرزند ملکالمتکلمین) چند سالی همدوره و همدرس بود. چون متمایل به تحصیلات دانشگاهی اروپایی شد در سال ۱۹۱۰ قصد عزیمت به اروپاکرد. از راه مصر، خود را به فرانسه رسانید. ممتازالسلطنه، سفیر ایران، چون او را بشناخت توصیه کرد بهتر است به لوزان (سویس) برود و در آنجا به ادامهٔ تحصیل بپردازد. تا سال ۱۹۱۱ در لوزان بود. در این سال به دیژون (فرانسه) آمد و دیپلم علم حقوق خود را از دانشگاه این شهر گرفت. وقوع جنگ جهانی موجب تشکیل کمیتهٔ ملیّون ایرانی، بهزعامت سید حسن تقی زاده، در برلن، برای مبارزه با روس و انگلیس شد. یکی از

14.

ایرانیانی که به همکاری در این کمیته دعوت شد سید محمدعلی جمالزاده بود. او در سال ۱۹۱۵ به برلن آمد و تا سال ۱۹۲۰ در این شهر زیست.

جمالزاده پس از ورود به برلن، مدت درازی نگذشت که به مأموریت از جانب کمینهٔ ملّیّون به بغداد و کرمانشاه اعزام شد (همانند ابراهیمپور داود و حسین کاظمزاده و چند نفر دیگر). مدت شانزده ماه در این صفحات بود. در بازگشت به برلن به همکاری قلمیِ مجلهٔ مهومو ادارهٔ امور آن دعوت شد و تا تعطیلی آن مجله با تقیزاده کار میکرد<sup>1</sup>.

جمالزاده پس از تعطیلی مجلهٔ محوه به خدمت محلی در سفارت ایران در آمد و سرپرستی محصلین ایرانی به او واگذار شد. حدود هشت سال در این کار بود تا این که از سال ۱۹۳۱ به دفتر بینالمللی کار وابسته به جامعهٔ ملل پیوست و در سال ۱۹۵۶ بازنشسته شد. پس، از برلن به ژنو مهاجرت کرد و تا پایان عمر در این شهر بود. در این مدت چند دوره به نمایندگی دولت ایران در جلسات کنفرانس بینالمللی آموزش و پرورش شرکت کرد.

در خلال مدتی که سرپرستی محصلین ایرانی را بر عهده داشت دوبار و در دوران عضویت دفتر بینالمللی کار، پنج بار به ایران سفر کرد. اما در هر یک از این سفرها مدتی کوتاه در ایران بیش نماند. شاید نادرست نباشد گفته شود که سال های زندگی او در ایران فقط سیزده سال از عمر دراز او بوده است. نود و چند سال را بیرون از ایران زندگی کرد.

اما در سراس این مدت او با ایران میزیست. هر روز کتاب فارسی میخواند و بی وقفه به دوستان ایرانی خود نامه مینوشت. هر چه تألیف و تحقیق کرد دربارهٔ ایران بود اگر هم دربارهٔ ایران نبود به زبان فارسی و برای بیداری و گسترش معارف ایرانیان بود. خانهاش آراسته به قالی و قلمکار و قلمدان و ترمه و تافته و مسینه و برنجینههای کرمان واصفهان و یزد بود. نشست و خاستش، در سراسر عمر، با هموطنانش بود. اوقات فراغت را با آنها میگذرانید. لذت میبرد از این که فارسی حرف برند. با خاطرات کوتاه گذشتهای که از ایران داشت دلخوش بود. مکرر بر مکرر و با همه کس، از اصفهان دورهٔ کودکی خود و محلهٔ پیدآباد حکایت میکرد. گاهی دامسنهٔ صحبت را به فعالیتهای سیاسی پدرش در جریان مشروطه خواهی میکشانید و طرز وعظ او و مشکلاتی را که در تهران داشته است و صف

ماغظ ديم ، ٨ مان مان تاجروندي دارج

۱. نخستین شمارهٔ محکوه ۱۸ ریمالاول ۱۳۳۴ (۲۴ ژانویه ۱۹۱۶) انتشار یافت و آخرین شمارهاش، که ورفه فوقالعاده تام دارد، در غرّهٔ شعبان ۱۳۴۹ (۳۰ مارمی ۱۹۲۲) به چاپ رسید. برای تاریخچهٔ آن رجوع شود به مقدمهای که بر چاپ دوم محلوه نوشتهام و همواه با فهرست مندرجات و استاد و عکس هایی چند به جاپ رسیده است (نهران ۱۳۵۶). آشنایی یا حافظ

میکرد. او بسیاری از این مطالب را در نوشته های متعدد بازگو کرده است. <sup>( ا</sup> پس سال شمارِ زندگی او را می توان در این چند سطر آورد:

| تولد در اصنهان                                  | ۱۳۰۹ ق                       |
|-------------------------------------------------|------------------------------|
| آمدن به تهران                                   | ۱۳۲۱ ق                       |
| رفتن به بیروت                                   | (14=X) 1888                  |
| د <b>فتن به پاریسی</b>                          | 1410                         |
| تحصیل در لوزان                                  | 1911 - 1910                  |
| <del>تحصی</del> ل در د <u>یژون</u> و ازدواج اول | 1918 - 1915                  |
| همکاری با کمیتهٔ ملیون ایرانی و مجلهٔ کاوه      | 1922 - 1910                  |
| سرپرستی محصلین ایرانی در برلن                   | 1951 - 1955                  |
| عضويت در دفتر بينالمللي كار و ازدواج دوم        | \ <i>٩۶۲ _</i> \ <i>٩</i> ٣\ |
| <b>درگذ</b> شت در ژنو                           | ۱۹۹۷ (۸ نوامیر)              |

جمالزاده در رشتهٔ علم حقوق درس خواند ولی در آن مباحث یک سطو هم به قلم نیاورد.

۱. نگاه کند به: - مشرح حال آقای جعالزاده به الم خود با مقدمه به الم سید حمن تقی زادهه، نشریهٔ دانشکدهٔ ادبیات تبریز، ج ۳ 1777): 0, 107 - 1174 - مخاطرات والعة شوم بين راه بغداد و حلبه، خاطرات وحيد، ش ١١ (١٣٥١): ٧٧٥ - ۶٧٩، ش ١٢: ص ٨٣١ -5XT8 - «جمالزاده اصتهانی است»، وحید، ش ۱ (۱۳۴۲) ش ۱: ص ۷ - ۱۱؛ \_ «سید محمدعلی جمالزاده»، راهنمای کتاب، ۲ (۱۳۴۰): ص ۶۷ \_ ۶۹؛ ـ دانلهار نظر لمزوینی درباره یکی بود و یکی بود»، (تامه به جمالزاده)، آینده ۷ (۱۳۶۰): ش ۸۶۶ ـ ۸۶۹، - دیادگارهایی از روزگار جوانی جمالزاده، (محفل ادبی ایرانیان در برلین)، راهنمای کتاب، ۱۶ (۱۳۵۲)، ص ۴۱۵ 1940-944 1444-- «باد مای دوره تحصیل، راهنمای کتاب، ۱۷ (۱۳۵۲): ۲۹۸ - ۴۰۲؛ - صيد محمد على جمالزاده به قلم خودش، راهنماي كتاب، ١٩ (١٣٥٥): ص ١٢۶ - ١٨٨ و ۴٩٩ - ١٠٥؛ ـ دعکمی از ابراهیم بورداود و محمدعلی جمالزاده»، آینده، ۱۶ (۱۳۶۹): ص. ۶۲۷ ـ ۶۲۸. کتاب سرونه یک کرباس یا اصفهان نامه داستان و سرگذشت کودکی اوست که در سال ۱۳۲۳ نوشت ولی نخستین بار در ۱۳۳۴ به چاپ رسید. ترجمهٔ آن به انگلیس ترسط W.L.Heston به نام Isfahan is Half the world, Memories of a Persian Boyhood (اصفهان نصف جهان) جاب شده است.

171

زندگىنامد

باید قبول کرد که دانشگاه واقعی او دورهٔ همکاریش با مجلهٔ کاوه در برلن بود که با مستشرقان تاموری چون ژ. مارکوارت، و. گایگر، ایگن میتوج، اسکارمان آشنا شد و از هم سخنی با آنان دامنهٔ اطلاعاتش نسبت به کتابهای اروپایی دربارهٔ مشرق گسترش یافت و بسر راه و روش اروپایی تحقیق آگاهی یافت.

جز این، با ایرانیان دانشمندی چون محمد قزوینی، مید حسن تقیزاده، میرزا فضلعلی آقا تبریزی (مولوی) آشنایی و همکاری یافت و از نشست و خاست با اقران خود چون حسین کاظمزادهٔ ایرانشهر، ابراهیم پورداود، محمود غنیزاده، سعدالله خان درویش و جمعی دیگر، که هماره دربارهٔ ادبیات و تاریخ و فرهنگ به صحبت و اندیشه می پرداختند، دریافتهای مودمند کرد کاوه دارای کتاب خانهٔ خوبی از کتب مهم خاص مطالعات ایرانی بود. در کنار آن محفلی به نام «صحبتهای علمی و ادبی» به طور ماهانه انعقاد می یافت که در آن جلسات، خطابه های علمی و تحقیقی ارائه می شد<sup>1</sup>. طبعاً این گونه فعالیت ها موجب بسط یافتن دامنهٔ معرفت و بینش جمالزاده شد. جمالزاده مقدمات پژوه شگری و مقاله نویسی را در همین ایام فراگرفت. مقاله ها و نوشته هایی که از او در کاره انتشار یافت او را، روزیه روز، در پژوهش و فراگرفت. مقاله ها و نوشته هایی که از او در کاره انتشار یافت او را، روزیه روز، در پژوهش و موجب ناموری او شد. این کتاب با کمک اینهایمر، استاد افتصاد دانشگاه برلن، به زبان آلمانی موجب ناموری او شد. این کتاب با کمک اینهایمر، استاد افتصاد دانشگاه برلن، به زبان آلمانی موجب ناموری او شد. این کتاب با کمک اینهایمر، استاد افتصاد دانشگاه برلن، به زبان آلمانی موجب ناموری او شد. این کتاب با کمک اینهایمر، استاد افتهاد دانشگاه برلن، به زبان آلمانی وقف و انصراف از اینگونه کارها شد.

جمالزاده نویسندهٔ همیشگی کاوه بود. از روز نخست تا پایان آن در همهٔ شماره ها نوشته ای از او هست، چه سیاسی، چه تحقیقی و فرهنگی. بعضی از نوشته هایش با امضای «شاهرخ» است. غالب مقالات او در زمینهٔ مباحث تاریخی است. نخستین نوشتهٔ داستانیش «فارسی شکراست» که در نخستین شمارهٔ دورهٔ دوم کاوه، یعنی جمادی الاول ۱۳۳۹ انتشار یافت، خود در مقدمه اش نوشت: «حکایت ذیل مأخوذ از کتابی است که نگارنده از چندی به این طرف از گاهی به گاهی محض تفریح خاطر از مشاغل و تعمات جدی تری... جمع آورده» (چاپ دوم کاوه، ص ۲۴۲).

جـمالزاده فـعالیت فکـری و تـویــندگی را بـا پـژوهش آغـاز کـرد و، پـیش از آنکـه بـه داستاننویسی آوازهمندی بیابد، نویسندهٔ مباحث تاریخی و اجتماعی و سـیاسی در شمار بود.

171

۱. کاوه، ص ۲۶۷ ـ ۲۶۸، چ۲ و مجلهٔ یغما سال ۲۵ (۱۳۵۱) که متن دفتر صورت جلسات مذکور در آن جا چاپ شده است در صفحات ۲۲۰ ـ ۲۲۶ و ۲۸۷ ـ ۲۹۰.

### آشنایی با حافظ

گنج **نابگان پنج سال پیش از یکی بود و یکی بود ( ۱۳۴۰ ق) منتشر شد. تحقیقات متعددش در** خصوص روابط روس و ایران و حدود پانزده مقالهٔ تحقیقی دیگر که در کاوه به چاپ رسید همه پیش از نشر یکی بود و یکی نود می *بود.* 

جمالزاده نویسندگی را با مجلهٔ کاوه آغاز کرد و پس از آن که کاوه تعطیل شد به همکاری جوانانی که در اروپا درس میخواندند (مرتضی یزدی، غلامحسین فروهر، حسن نفیسی، مشفق کاظمی، احمد فرهاد، تقیارانی) و مجلهٔ فرنگستان را در برلن بنیاد نهاده بودند شتافت و مقالههایی در آن مجله به چاپ رسانید. آنجا مطلبی دربارهٔ زبان فارسی نوشت که میرزا محمدخان قزوینی را برانگیخت تا مقالهٔ اساسی و معتبر و پرآوازهٔ خود را در آنجا منتشر کرد.

جمالزاده با توقف انتشار فرتگنتان<sup>!</sup> به روزنامه حای ایران رو کرد و در روزنامه های ایران آزاد، شفق مرخ، کوشش، اطلاعات به چاپ نوشته هایی که بیشتر مطالب اج تماعی می بود پرداخت، تا آن که مدیری مجلهٔ علم و هز را پذیرفت که در برلن انتشار می یافت. مؤسس این مجله ابوالقاسم و ثوق بود. هفت شماره از آن بیش منتشر نشد (مهر ۱۳۰۶ – بهمن ۱۳۰۷). خودشان آن را مجلهٔ فی و ادبی معرفی کرده اند. علم و هن نتوانست حتی به پایهٔ ایرانشهر برسد.

از جمالزاده در سالهای ۱۳۱۰ تا ۱۳۲۱ نوشتهٔ زیادی به چاپ نرسید. در جریانهای فرهنگی ایران در آن سالها شرکت بارزی نداشت، جز این که به عنوان «عضو وابسته فرهنگستان ایران» انتخاب شده بود. با وجود این، هماره میکوشید مخاطبان فارسی زبان و هموطنان خود را داشته باشد. در زمان جشن هزارهٔ فردوسی منحصراً یک مقاله به عنوان «نه اندر نه آمد سه اندر چهار» از او در فردو می نامهٔ مهر (۱۳۱۲) چاپ شد. در جشن هفتصد سالهٔ تألیف گلستان معدی، کتابچهای به نام پندنامهٔ معدی منشر کرد (۱۳۱۷). مقاله ای دربارهٔ کتاب (مندرج در مجلهٔ تعلیم و قریت)، و مقاله هایی در مجلهٔ موسیقی، و ترجمهٔ قصه ای از آناتول فرانس در مجلهٔ مهر (۱۳۱۶) و ترجمهٔ داستانی از اسکار وایلد در همان مجله (۱۳۱۷) و چند مقاله در روزنامهٔ کوشن، از جمله دربارهٔ کتاب زیا نوشتهٔ محمد حجازی، حاصل آن دوره از نویسندگی اوست.

مجلههای تعلیم و تربیت، مهر، موسیقی محل نشر نوشتههای ادبی و فرهنگی او در آن دوره بوده است.

جمالزاده، پس از شهریور ۱۳۲۰ که مجلههای مختلف ماهانهٔ ادبی در ایران تأسیس شد، در غالب آنها مقاله نوشت و داستان منتشر کرد. در مخن، یغما، راهنمای کتاب، وحید، ارمغان،

دفط یک دور دوازده شماره از مه ۱۹۲۴ تا آوریل ۱۹۳۵، نشر شد.

هن و عودم بیش از همه مقاله دارد. در مجلهٔ کاوه، که محمد عاصمی در مونیخ به چاپ رسانید نیز مقاله های زیادی نشر کرده است. او نمی تو انست و نمی خواست با هم و طنانش بی رابطه بماند. آنها را که در ژنو می دید (اعم از ادیا و فضلا و یا رجال سیاسی) به ذوق و شوق ملاقات می کرد و به صحبت با آنان می نشست. با غالب آنها که در ایران اهل کتاب و قلم بودند مکاتبهٔ مداوم داشت. هر کس به او نامه ای می نوشت پاسخی به تفصیل دریافت می کرد. به من که از سال ۱۳۲۹ با ایشان مکاتبه کرده ام درست سیصد و شصت و چهار نامه، اغلب مفصل (چندین صفحه) نوشته است. اگر چاپ شود، به هزار صفحه بالغ می شود و می توان نمونه ای یاشد از نامه های بسیار دیگری که به دیگران نوشته است.

در احوال جمالزاده کتابی به فارسی، به نام سرگذشت و آثار جمالزاده، به قلم مهرداد مهرین، در سال ۱۳۴۲ انتشار یافت، هم چنین کتابی به نام نقد آثار محمدعلی جمالزاده، به قلم عبدالعلی دستغیب (تهران ۱۳۵۶) هم چنین رسالهٔ دکتری نهاد آلپ تُرک (دانشجوی تسرک در دانشگاه تهران) دربارهٔ داستان نویسی جمالزاده است که در سال ۱۳۵۱ نوشته شده ولی به چاپ نرسیده است.

در دانشگاه تسبریز هسم ه. وشیقی رسالهٔ کوچکی به زبان فرانسه به نام M.A Djamalzadeh,Sa vie et son œuvre در سال ۱۹۵۵ گذرانیده است <sup>۱</sup>. نوشته های جمالزاده را در شش گروه می توان شناخت.

**الف) نگارش های پژوهشی** در این رسته، مهمتر از همه گنج شایگان (۱۳۳۵) یا تاریخ اقتصادی ایوان است. کتابی است که براساس رسیدگی به منابع تاریخی و مخصوصاً احصائیه های تجارتی تألیف شده و هنوز هم واجد اعتبار و مرجع اصلی عموم کسانی است که به تحقیق در این زمینه می پردازند. تاریخ روابط روس و ایران تألیفی است مبتنی بر اهم مراجع و مصادر عصری و همچنین مأخوذ از تحقیقاتی که اروپاییان تا سال ۱۹۲۵ نوشته اند. افسوس که جمالزاده موفق به اتمام آن نشد.

۲. نیز نگاه کنید به مجلهٔ کلک ش ۸۷ ـ ۹۳ (آذر ۱۳۷۶): ۱۶ ـ ۲۱۵ ـ شمارهٔ اول مجلهٔ دفتر هو به مدیریت بیژن اسدی پور (زمستان ۱۳۷۲) ویژهٔ محمدعلی جمالزاده و حاوی مقالات دریارهٔ اوست. هم چنین میرگذشت کوتاه او به همراه فهرست مطوّل و منظم از کارهای او و صورتی از نوشته هایی که به زبان انگلیسی دریارهٔ او هست، در کتاب Iranian Short Story Authors. A Bio-Bibliographic Survey به مناسبت تألیف John Green جاپ ۱۹۸۹ در کستاما (امریکا) آمده است. روزنامهٔ تایمز (لندن) به مناسبت درگذشت او مقالهای در شمارهٔ ۲۸ نوامیر ۱۹۹۷ م منتشر ساخت.

۱۷۵

### آشنایی با حافظ

این کتاب به توصیهٔ کمیتهٔ ملیّون ایرانی، زمانی که در حال مبارزه با نفوذ و حضور روس در ایران بودند (جنگ بینالمللی اول) تألیف و به تدریج ضمیمهٔ مجلهٔ کاوه چاپ و منتشر میشد.<sup>(</sup> محمدفزوینی دربارهٔ اَن نوشته است:

«کتاب روابط روس و ایران او نمونهای از وسعت اطلاعات و قوهٔ انتقادی و تدقیق ارست به سبک اروپاییان».<sup>۲</sup>

جای دیگری نوشته است:

راستی آقای جمالزاده عجب فاضل متقن با Eaprit اروپایی از آب در آمده است. هیچ کس گمان نمیکرد که این جوان کم سن با این کوچکی جنه این قدر مملو و سرشار و لبریز از هوش و روح نقادی به طرز اروپایی باشد. (۸ نوامبر ۱۹۳۵)

فرهنگ نغات عامیانه کتابی است که شالودهٔ آن از روزگار نگارش داستانهای یکی بود و یکی بود و جمع آوری مقداری از کلمات عوامانهٔ فارسی در پایان آن کتاب گذاشته شد و یـه تدریج بر دامنهٔ آن افزوده شد تا به جایی که به یک کتاب چـهار صـد و هـفتاد صـفحهای و محتوی به حدود هفت هزار واژه و اصطلاح و ترکیب تبدیل شد<sup>۲</sup>.

مقاله های پژوهشی جمالزاده در قلمرو ادبیات و تاریخ و تصوف متعدد و متنوع است. از میان آنها، مسلماً آنچه در مجلهٔ کاره به چاپ رسیده است جدی تر، مبتکرانه تر و مفید تر است. تعداد مقاله های او به طور کلی از سیصد در میگذرد. از آن میان، چهل پنجاه مقاله اشی زمینهٔ تاریخی دارد و به همین میزان ها آنهاست که به مباحث ادبی مربوط می شود. دربارهٔ ایران پیش از اسلام، مقاله های «اولین اشکرکشی اروپا به ایران» (۷۴)<sup>30</sup>، «نوروز جمشیدی» (۲۲۱)، «نامهٔ تنسر» (۱۱۵)، «بالشویسم در ایران، مزدک» (۲۳۲)، «دخمهٔ انوشیروان کیجاست؟» (۰۰۰) ذکر شدنی است. از آنچه مربوط به روزگار ایرن اسلامی است مهم ترها اینهاست: «بیرق های ایران

 ۱. اخیراً همان مقدار از آن که به همراه کاره به چاپ رسیده بود به شکل کتاب مستقلی توسط موقوقات دکتر محمود افشار در ۲۴۹ صفحه نجدید چاپ شد (تهران ۱۳۷۲).
 ۲. بیست مقاله، ج ۱، بمبثی ۱۳۰۷، ص ۱۵.
 ۳. جمالزاده آنها را به من سپرد و چون دوست فقیدم محمدجعفر محجوب در زمینهٔ فرهنگ عامه صاحب تخصص بود از ایشان خواستم بادداشت. های جمالزاده را منظم کند تا به چاپ برسد. چرن کار محجوب در پایان گرفت با مقدمهٔ مفصل جمالزاده (یکصد و چهار صفحه) و یادداشتی در خاتمهٔ آن به قلم محجوب در ملسلهٔ انتشارات فرهنگ ایران زمین در سال ۱۳۴۲ منتشر شد.
 ۳. شمارهٔ داخل () ارجاع است به شمارهٔ کنار تام آن مقاله در قهرست مقالات منضم بدین مقاله.

### آثار ادبى

در عصو صفویه» (۷۷)، «شیر و خورشید در پرچم ایران و سکههای قدیمی» (۹۹)، «شیر در ایران و در ماوراءالنهر» (۹۸)، «جیغههای پادشاهان قاجاری» (۲۰۰)، «حاجی میرزا آقاسی برای خود مردی بوده» (۸۶)، «قدیمی ترین روابط سیاسی ایران و آلمان» (۱۰۵). جمالزاده به ثبت و ضبط اسناد و نامههای تاریخی هم علاقهمندی داشت و چند تایی از این قبیل مدارک را در کتاب هزار بیشه و مجلهها به چاپ رسانیده است (شمارههای ۹۴، ۱۰۳، ۱۰۴، ۱۱۵ و جز آنها).

در قلمرو مطالب ادبی، مقالات عمدهٔ او به مباحث شعری مرتبط می شود، چون به شعر فارسی علاقهٔ خاص داشت. اما هیچ یک آنها در برگیرندهٔ نکتهٔ تازهای نیست. ظاهراً قصدش از نوشتههایی مانند «مولوی و مثنوی» (۵۵)، «سیر و سیاحتی در مثنوی» (۲۱۱)، «کلمات عربی در شاهنامه» (۸۸)، و چند مقالهٔ دیگر دربارهٔ فردوسی، «سعر مهستی» (۱۵۸)، «از حافظ تا برشت» (۵)، «یغمای جندقی» (۵۲)، «فلکی شروانی» (۲۲)، «واقعگرایی در معدی» (۰۶)، «چهل مجلس علاءالدولهٔ سمنانی» (۱۲۲)، «رواج بازار شعر و شاعری» (۳۴)، «فابل در ادبیات فارسی» (۴۶)، «شعرای کاسبکار» (۲۲)، «رواج بازار شعر و شاعری» (۳۴)، «فابل در ادبیات خواندن کتابها ذهنش را به خود مشغول می داشته و بازگو کردن آنها را برای آگاهی هم و طنان و تجسس ندارد. اما نوشته هایش دربارهٔ «تاریخ وفات سعدی» (۱۷)، «از باب تحقیق گلستان» (۲) خواندنی و ماندنی است.

حاصل عمدهٔ تتبعات جمالزاده در متون مهم ادب فارسی عبارت است از بانگ نای ک جداسازی داستان های مندرج در متنوی است از آن کتاب، استخراج مطالب پند آموز گلــــان و کتابکی که دربارهٔ اشــعار حافظ به نام اندک آشنایی با حافظ (ژنو، ۱۳۶۶) به نگارش در آورد.

نوشته های او در زمینهٔ زبان و لغت پر کشش تو و گاه متضمن اظهار رأی و نظری است مانند «چگونه باید نوشت» (۲۱)، «زبان عامیانه» (۲۰۸)، «بلای انشاء و املای عوامانه» (۷)، «تقنوس» (۲۰۵)، «دری و کبک دری» (۲۱۳)، «زبان داستان» (۶)، «شیوهٔ نقطه گذاری» (۴۳).

جمالزاده به مباحث مربوط به مردم شناسی هم علاقه مندی داشت و از نوشته هایی چون «منزل با سلیقهٔ ایرانی» (۲۰۱)، «حمام های خزانه دار» (۲۳۷)، «قصهٔ دویدم و دویدم» (۲۳۸)، «مکتب»، «آوازهای قدیمی ایران» (۱۹۸)، «حاضر جوابی های اصفهانی» (۲۳۶) می توان نکته هایی را که او به چشم نقادی بیرون کشیده است در بررسی های دیگر مطرح کرد.

آشنایی او با شرق شناسی و ایران شناسان چندان گسترده نیست؛ ولی از آغاز وارد شدن به کار نویسندگی، جایجای از آنها نام برده و چند تن معدود از آنان را معرفی کرده است. ابتدا در مجلهٔ کاوه مقالههایی در معرفی بهترین کتابهای تألیفی ایران شناسان نوشت که فایده بخش آشنابي باحافظ

بود. بعدها دانشمندانی مانند کنت دوگربیئو، ولادیمیر میتورسکی، آنکتیل دوپرون، فردریک رزن، یان ریپکا را در نوشته های خود شناساند. از گوبینو دو کتاب هم ترجمه کرده است (جنگ ترکمن، قنبرعلی).

فهرست کتابهای تألیفی او در زمینهٔ تاریخ و ادبیات به ترتیب سال شمار تاریخی چنین است:

| کنج شایگان (چاپ برلن)                                    | ۱) ۱۳۳۵ ق  |
|----------------------------------------------------------|------------|
| تاریخ روابط روس با ایران (چاپ برلن و بعد چاپ تهران ۱۳۷۲) | ۲) ۵ ۲۳۴ ق |
| پندنامهٔ معدی یا گلمتان نیک بختی (چاپ تهر <b>ان</b> )    | 1414(4     |
| تصة تصمه (از روی قصص العلمای تنکابنی)                    | 1441 (f    |
| بانگ نای (داستانهای مثنوی مولایا)                        | 1777 (0    |
| فرهنگ لغات عوامانه                                       | ۶) ۱۳۴۱ (۶ |
| طریقهٔ نویسندگی و داستان سرایی (چاپ شیراز)               | ۱۳۴۵ (۷    |
| سرگذشت حاجى باباى اصفهانى                                | ነምቶአ (አ    |
| اندک آشنامی با حافظ                                      | ۹ ۲۶۶ (۹   |

ب) نگارش های داستانی اکنون ناموری جهانی جمالزاده به مناسبت پیشگامی او در نوشتن داستان کوتاه به اسلوب اروپایی است. در این کار، بیگمان، مبتکر و مؤسس بود. فارس شکو است نخستین نوشته اوست که نخستین بار در سال ۱۳۴۰ قمری (۱۹۲۲) به چاپ رسید (هفتاد و پنج سال پیش) و عجب این جاست که حسن تقیزاده آن را پسندید و در کاوه طبع کرد. محمد قزوینی آن را پسندید و نخستین ستایش نامه را دربارهٔ آن نوشت. قزوینی دشواریاب و متن پسند و معتقد و محققِ آثار کهنه شدهٔ گذشتگان، دربارهٔ یکی بود و یک نود، نوشت:

کتاب یکی بود و یکی بود او نموداری از شیوهٔ انشای شیرین و سهل سادهٔ خالی از عناصر خارجی اوست و اگرچه این سبک انشاء کارآسانی نیست و به اصطلاح سهل و ممتنع است ولی معذلک فقط این طرز و شیوه است که باید سرمشق چیز نویسی هر ایرانی جدیدی باشد که میل دارد به زیان پدر مادری خودش چیز بنویسد و نمی خواهد که به واسطهٔ عجز از ادای مقصود خود به زبان فارسی محتاج به دریوزه نمودن کلمات و جمل و اسالب تعبیر کلام از اروپایی ها بشود چنانکه شیوهٔ ناخوش بعضی از نویسندگان دورهٔ چدید است<sup>44</sup> قزوینی دربارهٔ قطعهٔ «نوع پرست» که در مجلهٔ علم و هن چاپ شد پچنین نوشت: مقالهٔ نوع پرست موضوعاً و انشاء و عبارتاً و همه چیزاً شاهکاری است که از قلم آن دوست جانی، آن ذوق مجسم، آن لطف مثل صادر شده است. فلا اعدمنا الله مثلا. مویزاد دستی که انگور چید. بیش از همه چیز گذشته از نهایت شیرینی انشاء که لبهای انسان از شیرینی به هم می چسبد و آب لطف از حسن تألیف و مثل های عذب روان آن می چکد، موضوع که مجسم نمودن مزایای تمدن ظاهری جدید است فی الواقع وحی منزل است که از نیش قلم نحل مانند سرکار که هم عسل از آن می تراود و اوحی ریک الی النحل جاری شده است و یقین دارم...

البته تمجید و تحیین قزوینی ناظر به سبک فارسی نویسی داستانهای یکی بود و یکی بود است، ولی همهٔ منتقدان تاریخ ادبی معاصر ایران نگاهشان به داستانهای کتاب مذکور به مناسبت تازگیهای مضامین و طرز و اسلوب ارائهٔ صوری است که خالق داستانها به کمال هنر نوشته و معانی مورد نظر خود را خوب تصویر و تحلیل کرده است. از این کتاب در تمام معرفیهای تاریخ ادبی معاصر ایران به هر زبانی نام رفته و در گزیدها و ترجمهٔ ادبیات معاصر ایران اغلب از داستانهای آن آورده شده است.

جمالزاده داستان نویسی را شغل شاغلی خود می دانست و منظماً بدان مداومت می داد. ولی توفیق او در نوشته های بعدی به مرز یکی بود و یکی بود نرسید. اگرچه در راه آب نامه. معصومهٔ شیرازی و دارالمجانین قطعات خوب زیبا هست و ماندگار است.

از داستان های جمالزاده نمونه هایی به زبان های انگلیسی، فرانسه، آلمانی، روسی (متعدد)، ایتالیایی و ژاپنی و... ترجمه شده است. یونسکو مجموعهای برگزیده از داستان های او را به نام Choix des Nouvelles در سال ۱۹۵۹ منتشر کرد<sup>\*\*</sup>. حشمت مؤید با همکاری پل اسپراکمن P. SPRACHMAN در سال ۱۹۸۵، ترجمهٔ انگلیسی یکی بود و یکی خود را به نام اسپراکمن Once Upon a Time انتشار داد (جزو مجموعهٔ 6 Persian Literature Series).

نیز کتاب سرونه یک کرباس نیز به انگلیسی ترجمه شده است (پانوشت ۴ دیده شود).

# ترجمه شده توسط Stella Corbin و حسن لطفي با مفدمهٔ هاتري ماسه.

دربارة يكى بود و يكى بنود مقالة رضا نواب بور به عنوان "The'' Writer" and the ''people منتشر شده در «سخنواره به یاد دکتر پرویز ناتل خانلری» (تمهران ۱۳۷۵) ص 93-103 دیده شود. از میان داستان های متأخر او، «شورآباد» شهرت نسبتاً بهتری گرفت و توسط ر.گلیکه به آلمانی ترجمه و نشر شد (۱۹۶۲)، و در همان سال، به زبان فرانسه هم در روزنامهٔ مشهور ژورنال دو ژنو به چاپ رسید. اهمیت این داستان آن بود که از وضع اجتماعی و خیال پرستی های حکومت و نودولتی مردم حکایت میکرد. جمالزاده، در سال های حدود ۱۳۴۰، داستان های «ایلچی و قیصر» و «نمک گندید» را وسیلهٔ نشان دادن معایب و کیفیّات اوضاع جاری استبدادی و نودولتی کرد. فهرست کتاب های او در این رشته بر حسب تاریخ چنین است. یکی بود و یکی بود (پس از آن چند چاپ شد و به انگلیسی ترجمه (١) ٥ ١٣٢٠ ق شده است.) ۱۳۲۱ ش دارالمجانین. عمو حسينعلى (بعدها به نام جلد اول شاهكار تجديدچاپ شده است) 1441 (14 1414(14 صحراي محثر 1810(15 قلشن ديوان راه آبنامه 1875(10 1444 (18 معصومة شيرازي مر و ته یک کرباس یا اصفهان نامه (دو جلد، به انگلیسی ترجمه شده 1444 (14 است) نلخ و شرين (مجموعه) 1446 (17 ثاهکار (**دوجلد)** 1444 (19 کهنه و نو (مجموعه) ነቸቸለ (ኘ • غير از خدا هيچ کې نبود (مجموعه) ነቸት॰ (የነ آسان و ريسان (مجموعه) 1844 (11 قصه های کوتاه برای بچه های ریشدار (مجموعه) 1494 (14 قصة ما به مر ربيد (مجموعه) 1404 (14

نخستین بار سعید نفیسی، با برگزیده ساختن چند داستان از جمالزاده که در کتاب شاهکارهای نژ فارسی معاصر (نهران ۱۳۳۰) به چاپ رسانید، موجب نشس بیشتر و عمومی تر نوشتههای جمالزاده شد. پس از آن در غالب کتابهای انتخابی آشار فارسی نمونهای از

داستان های او نقل شده است.

توصیف داستان نویسی جمالزاده در زبان های مهم جهان توسط هانری ماسه در مقدمهٔ منتخبات آثار جمالزاده (نشر یونسکو) به زبان فرانسه؛ و سپس ف. ماخالسکی در کتاب منتخبات آثار جمالزاده (نشر یونسکو) به زبان فرانسه؛ و سپس ف. ماخالسکی در کتاب La Litérature de l'Iran Contemportain (Berlin, 1964) (مدان انگلیسی به قسلم حسن کامشاد در کتاب Geschicthe und Entwicklung der modernen Persischen Literature (Berlin, 1964) بزرگ علوی؛ و در زبان انگلیسی به قسلم حسن کامشاد در کتاب Geschicthe und Entwicklung der modernen Persischen Literature بزرگ علوی؛ و در زبان انگلیسی به قسلم حسن کامشاد در کتاب Modern Persian Prose بزرگ علوی؛ و در زبان انگلیسی به قسلم حسن کامشاد در کتاب Michel CUYPERS در کتاب سوچشمه های داستان کوتاه فارسی به زبان فرانسه محالیلی است که Aux sources de la nouvelle Persane (باریس ۱۹۸۳) صفحات ۲۰۱۷ – ۲۰۶۶ دربارهٔ داستان های جمالزاده انجام داده و چند تا را هم ترجمه کرده است. این کتاب توسط احمد کریمی حکاک به زبان فارسی ترجمه و به نام

ج) نگار شی های اجتماعی – سیاسی آنچه جمالزاده مصرّحاً در مباحث سیاسی نوشت مقاله هایی است که به هنگام اقامت در برلن و همکاری با مجلهٔ کاوه در راه مبارزه با نفوذ روس و انگلیس در مجلهٔ مذکور منتشر کرده است. پس از آن، از نوشتن گفتارهای سیاسی دست کشید. اگر هم گاهی به نوشتن مطلبی دربارهٔ اوضاع می پرداخت جنبه های اجتماعی تاریخی را مطرح کرد. به طور مثال مقاله ای دارد به نام «اَیا خاک ایران استبداد پرور است؟» (هزار بیشه، ص ۲۲۵ ـ ۲۲۷).

پس از شهریور بیست که جریان های چپ قوام گرفت، او آرام می بود. بیشتر نویسندگی داستانی را پیشه کرد. از مباحث سیاسی و اجتماعی پرهیز داشت؛ ولی زمانی که موضوع اصلاحات ارضی آرام آرام مطرح می شد، کتاب های خاک و آدم (۱۳۴۰)، زمین، ارباب، دهقان (۱۳۴۱) را منتشر کرد. کتاب آزادی و حییفت انسانی (۱۳۳۸) او محتوی است بر مطالبی اندیشه ورانه که یک صد سال بیش دامنهٔ بحث آن میان طبقهٔ منوّران ایران سابقه یافته بود. نام کتاب به روشنی گویای مضامین دل انگیز فکری و فلسفی آن است. جمالزاده، با انتشار کتابچهٔ تصویر زن در فرهنگ ایرانی (۱۳۵۷)، که تقریباً مطالب مندرج در آن برگرفته از شعر فارسی است، و کتاب خلقات مایرانیان (۱۳۵۵)، که مندرجات آن مأخوذ از کتاب های سیاحان و ایران شناسان بود آشنا کند. خلقات مایرانیان (۱۳۵۵)، که مندرجات آن مأخوذ از کتاب های سیاحان و ایران شناسان و کتاب خلقات مایرانیان (۱۳۲۵)، که مندرجات آن مأخوذ از کتاب های سیاحان و ایران شناسان بود آشنا کند. خلقات مایرانیان (۱۳۲۵)، که مندرجات آن ماخوذ از کتاب های سیاحان و ایران شناسان بود آشنا کند. خلقات مایرانیان (۱۳۲۵)، که مندرجات آن ماخوذ از کتاب های سیاحان و ایران شناسان است، قصدش این بود جامعه را با مشکلات و مسائل اجتماعی که متباین با تفکرات جدید بود آشنا کند. خلقات مایرانیان سرنوشت خوشی نیافت. کتابی قلمداد شد از رستهٔ کتاب های که خواندنش مضرّ است و طبعاً راه بر انتشارش بسته شد.

| انظ | ٦ | با | æ | شنا | ł |
|-----|---|----|---|-----|---|
|-----|---|----|---|-----|---|

| آزادی و حیثیتِ انسانی           | 1844 (19         |
|---------------------------------|------------------|
| خاک و آدم                       | ۱۳۴۰ <b>(</b> ۲۶ |
| زمين، ارباب، دهقان              | 1841 (14         |
| <b>خل<u>م</u>ات ما ایرانیان</b> | 1440 (14         |
| تصویر زن در فرهنگ ایران         | 1292 (14         |

د) نگارش های ترجمه ای نخستین ترجمهٔ جمالزاده قهوه خانهٔ سورات نوشتهٔ برناردن دوسن پیر فرانسوی است که در برلن به سال ۱۳۴۰ منتشر شد. پس از آن سالهای دراز از کار ترجمه دست شست تا آنکه بنگاه ترجمه و نشر کتاب بنیاد گرفت . و چاپ ترجمه های آثار مهم ادبی جهان از زمرهٔ مجموعه هایی بود که در آنجا به چاپ می رسید. جمالزاده دو کتاب از شیللر، به نامهای دونکادلوس و ویلهلم تل، و نمایشنامهٔ خسیس از مولیر و دشمن ملت از ایبسن را به ترجمه در آورد که در آن سلسله به چاپ رسید.

فهرست کتابهایی که او ترجمه کرده و نشر شده به ترتیب تاریخ چنین است:

ترجمههای جمالزاده دو نوع است. قسمتی آنهاست که پیروی از متن را الزامی دانسته

نوشتدهای خاطراتی

است، مانند آثار شیللر و مولیر. قسمتی دیگر آنهاست که خود را ملزم به تبعیت از اصل نمی دانسته و ، برای مناسب ساختن متن با ذوق خوانندهٔ ایرانی ، در آنها دست برده و به آرایش زبانی و تعبیراتی آنها پرداخته است. خودش ، در مقدمهٔ ترجمهٔ قنبرعلی از کنت دوگربینو ، مینویسد: «در ترجمهٔ فنوعلی گاهی زینت دادن متن اصلی را بر خود مجاز و مستحب دانسته از آن چیزی نکاسته ولی بر شاخ و برگ آن مبلغی افزوده است. چیزی هم که هست تخطی و تجاوز از روح و مغز داستان را بر خود حرام ساخته تنها در حشو و زواید تصرفاتی به عمل آورده است» (ص ۱۲ مقدمه). در همین کتاب خواننده شعرهای لطفعلی صورتگر و حبیب نغمایی را می بیند و تعبیراتی از این دست را می باید که خاص زبان فارسی است و در اصل نبوده است:

در شهر شیراز جنت طراز نقاش قلمدان سازی زندگانی میکرد به نام میرزاحسن که مردم عنوان خان را هم به دمش می چسپانیدند. از همان روزی که به خشت افتاد... بدون فرمان و دستخط همایوتی و یا رخصت و طغرای دیوانی بدین امتیاز سرافراز گردیده بود.

**ه) نوشته های خاطراتی** جمالزاده در این زمینه بسیار نویس بود. همیشه در سخن گفتن از گذشته، صحبتش دامنه م*یگر*فت. نوشته های خاطراتی او دو گونه است:

قسمتی به سرگذشت دوستان و هم روزگارانش اختصاص دارد. آنچه دربارهٔ ابراهیم پورداود (۲۷ و ۱۰۱)، سید حسن تقیزاده (۸، ۱۹ ، ۲۰) و حاج میرزا یحیی دولت آبادی (۲۳) و محمد قزوینی (۵۷) و خاندان علوی (۷۶) و دکتر محمود افشار (۳۶) نوشته است از این دسته در شمارست. دربارهٔ حسن جابری انصاری اصفهانی (۳۲) و عارف قزوینی (۳۰ و ۴۴) و سید اشرف الدین نسیم شمال (۱۶) هم نوشته هایی دارد. دربارهٔ دانشمندان جوان تر از خود مقاله هایی را به مقام دکتر محمد معین (۶۱)، امیر مهدی بدیع (۸۸) و مجتبی مینوی (۵۰)، دکتر غلامحسین یوسفی (۵۲) اختصاص داده است. دربارهٔ صادق هدایت چندین نوشته دارد و چند سال متوالی، به مناصبت سال در گذشت آن نویسنده، مطلبی در مجلهٔ سخن به چاپ میرسانید و یاد هدایت را در اذهان تجدید میکرد (۱۰ تا ۱۵ و جز آنها).

اما قسمتی دیگر از نوشته های خاطراتی او عبارت است از آنچه مرتبط با سرگذشت پدرش و خودش می شود. این نوشته ها، به طور پراکنده، در مجله ها (عمدتاً راهنمای کتاب، یغما، وجد، آینده) چاپ شده است و در حاشیهٔ صفحات قبل این مقاله بدان ها اشارت رفت. سلسله مصاحبهٔ مفصلی هم، به نام «لحظه ای و سخنی با سید محمدعلی جمالزاده» در

۱۸۳

این اواخر (۱۳۷۲) به ویرایش مسعود رضوی نشر شد که چون گفتههای اواخر عمر اوست، سستی حافظهگاه موجب بروز اشتباهات تاریخی و قضاوتهای خاص و شخصی شده است.

و) نوشته های تفنّنی

مقصود کتابهایی است که بریدهها و چیده شدههای مطالبی از کتابها و روزنامههای گوناگون و شنیدههای افواهی را در آنها گردآورده و فهرست آنها چنین است:

| هزار ب <b>ینه (جلد او ل)</b>   | 1422(21  |
|--------------------------------|----------|
| کئکول جمال <b>ی (دو جلد)</b>   | 1779 (ft |
| صندوقچهٔ اسرار <b>(دو جلد)</b> | 1842 (44 |

یکی دو کتاب کوچک هم برای نوجوانان نوشت مانند اجفهان.

**ز) انتقاد و معرفی کتاب** جمالزاده تقریباً هرکتابی را که دریافت میکرد میخواند و در حاشیهٔ آن یادداشت های ذوقی یا انتقادی مینوشت. مرسومش بر این بود که پس از خواندن کتاب تازه رسیده شمّه ای از نظر خود را به مؤلف آن کتاب میفرستاد و اگر کتاب ارزش سند بود آن مطالب را در مقاله ای میآورد و در مجله ها چاپ میکود. شاید نزدیک به هشتاد مقاله از این گونه نوشته داشته باشد. بسیاری از مهمترین آنها در مجلهٔ راهنه یکاب چاپ شده است.

\*\*\*

جمالزاده، در سال ۱۳۵۵، طی مقاوله نامهای که با دانشگاه تهران امضا کرد، قسمتی از کتابهای کتابخانهٔ خود را، در سه مرحله، به کتابخانهٔ مرکزی و مرکز اسناد دانشگاه تهران بخشید. بخش سوم اخیراً پس از درگذشت او ایصال شد. ضمناً اجازه داد که زیر نظر هیئت امنایی ثلث مبلغ از حقوق تألیف کتابهای توشتهٔ او صرف خرید کتاب برای همان کتابخانه بشود؛ ثلث دیگر به دانشجویانی داده شود که مستحق کمک و علاقه مند به تحقیقات ادبی و تاریخی باشند؛ و ثلثی از آن به یکی از مؤسسات خیریه در اصفهان. در همان سال درجهٔ دکتری افتخاری دانشگاه تهران به جمالزاده اعطا شد.

بعدها، جمالزاده مقداری سهام سیمان را، که در ایران داشت هم به دانشگاه تهران واگذار کرد تا به همان مصارف منظور نظر برسد. در این کار، تشویق دکتر جواد شیخالاسلامی مؤثر افتاد.

جمالزاده کمک کردن مالی به اشخاص دانشمندِ نیازمند کوتاهی نداشت و میکوشید از

کمککردن های او کسی آگاهی پیدا نکند.

پس از درگذشت او، نامهها و اوراق و عکسها و پراکندههای نوشتهای که در خانهاش میبود به تعداد بیست و شش هزار برگ، بنا بس نوشتهای که در سال ۱۳۷۰ نوشته و در کنسولگری ایران ثبت شده است از طریق کنسولگری به سازمان اسناد ملی تحویل شد.<sup>۱</sup>

تصویر اسناد مربوط به اهدای حقوق تألیف و بخشش کتابخانه و سهام سیمان و اوراق بازماندهاش برای ماندگاری و بقای نیت خیر آن شادروان در اینجا به چاپ رسانیده می شود.

جمالزاده زمستان ۱۳۷۶ در ژنو درگذشت. او پنجاه و سه سال پیش از آن (خرداد ۱۳۲۳) در پایان کتاب سر و ته یک کرباس، توشت:

در این آخر عمری تنها آرزویی که دارم این است که در همان جایی که نیم قرن پیش به خشت ر خاک امتادهام همانجا نیز به خاک بروم و پس از طی دورهٔ پرنشیب و قراز عمر، خواب واپسین را در جوار زاینده رود دل نواز سر به دامان تخت قولاد مهمان نواز نهاده دیده از هستی پرغنج و دلال و پررنج و ملال بریندم.

اما ای با آرزو که خاک شده است. او به جای آرمیدن بر کنارهٔ زاینده رود کنار دریاچهٔ لمان به خاک رفت.

## فهرست اهمّ مقالات جمالزاده در زمینهٔ تحقیقات ایرانی\*

۲۱۳۳)، ۲۹۴۰۷۱، ۲۱۷ وفات صادق هدایت»، ۱۱. «بیستمین مال وفات صادق هدایت»، حن، ۲۰: (۵۰/۱۳۴۹)، ۹۹۹ ۹۰۰۰. ۲۱. «بیست وجهارمین سال وفات صادق هدایت»، سخن، ۲۲: (۲۵۴۱)، ۱۷۲۲ ۸۷۱۱. ۱۲. «بیست و سهسال ازمرگ هدایت میگذرد»، سخن، ۲۲: (۲۵۴۱)، ۱۷۷۲ ۸۷۱. ۱۹. «بیست و ششمین سال درگذشت صادق مدنیت»، سخن، ۲۵: (۲۵۵۶)، ۱۰۵۰ ۲۰۰۰. ۱۹. «پس از سی و سه مال»، سخن، ۶: (۱۳۳۳). ۱۵. «پس از سی و سه مال»، سخن، ۶: (۱۳۳۳). ۱۶. «پنجاهمین مال تأسیس روزنامه نسیم ۲۰. (پنجاهمین مال تأسیس روزنامه نسیم

۲ برگرفته از فهرست مقالات فارسی ایرج افسار (پنج مجلد)، به کوشش و به بخش بندی خانم حکیمه دسترنجی. اینجا فهرست مقالاتی آمده است. که به نوعی مرتبط یا مباحث تحقیقات ایراتی است. که به نوعی مرتبط یا مباحث تحقیقات ایراتی است. بنابر این فهرست کامل مقالات جمالزاده نیست. مخصوصاً هیچ یک از داستان ها و نوشنه های اجتماعی او در آن فهرست و فهرست کنونی نیامده است (ایرج افشار).

۱. مباحث ادبی و فرهنگی ۱. «آل احمد و جمالزاده، دو نامه»، ۱ ندیشه و هز، YVT\_791 3 ۲. «آنعه بر کارهٔ تقی زاده گذشت»، روزگار نو، ش, ۱۰ (۱۳۶۸)، ۴۷. ۵۱\_۴۷ ۳. «ادبیات فارسی در تاجیکستان»، یغسا، ۱۹: .95\_90 (1840) ۴. «اشکالات تاریخی در گلستان شیخ سعدی»، هزار بیشه (۱۳۲۶)، ص ۸۲-۸۶. ۵. «از حسافظ تسا بسرشت»، نگین، ش ۶۵ . 47-14 . (1749) ۶. «باز توضیح و تذکری دربارهٔ بغداد و تازی در شعرسعدی»، ارمغان، ۴۲: (۱۳۵۲)، ۷۲۸ .T. T. T4. (1707) . 0. 7\_717, . 197\_7. ۷. «بلای انشاء و املای عوامانه»، سغما، ۲۵: YFD\_TFT (1771) ۸. «بهارایران وبهاریه درشعرفارسی»، و حید، ٢: (٢٢٩ / ١٣٢٥)، ص ٢٨٩-٢٨٦، ٣٢٦-٢٢٦. ۹. «به ناسبت سرمین سالگرد وفات تقیزاده»، راهنمای کتاب ۱۴: (۱۳۵۰)، ۷۰۲-۷۲۰.

۰۱. «به یاد صادق هدایت» راهنای کتاب، ۷:

.9F-\_979 .(1809) :Y-.۳۱ «دستوری در نویسندگی و داستان سرایی»، يغما، ٢٢: (١٣٤٨)، ٢٢٥-٢٤٥. ۳۲. «در داستان همانند، داستان قدیم فرانسری – رستم و اسفندیار قارسی»، یغما، ۲۰: (۱۳۴۶)، .Y40-TAV ۳۲. «دو ساعتی با مردی ادیب و دانشستد»، -40. 191-190 , 141-190 , 191-190 ۴۵۴، (دربارهٔ میرزا حسن خان شیخ جابری انصارى). ۳۴. «رواج بازار شعر و شاعری»، ارمغان، ۴۱: ·YOT\_YF. . 144-154 . AD\_VT . (1701) 117, 117-Y17, 197-IY7, 1Y1-Y11, 1Y1-Y11 : #Y : YTA\_YYA . FVF\_ FFF . FIV\_FII (107\_1FO .101.100 .18-0 .(180T) 447\_0PT, 777\_V74 .707\_700 ٥٥٥-٥١٥، ٢٩٥-٧٩٥، ٥٩٩-٦٩٦؛ ش ٢٢ -TFT (1FT-1TF (VF-Y. 11-0 (1TOT) ۲۷۲، ۴۲۸ ۴۲۱، و ادام. أن در تمسمام شیمارههای دورههای ۲۴، ۴۵، ۴۶، ۲۷ .(ITOY\_ITOY) ۲۵. «زیسان داستان»، داهسندی کتاب، ۶: . YV\_YY . (1747) ۳۶. «سخنانی دیگر دربارهٔ دکتر محمود افشار»، آینده، ۱۱: (۱۳۶۴)، ۲۱۵ ۲۱۲. ۲۷. «سوگواری برای یک دوستی شصت ساله»، وحید. ۵: (۱۲۴۷)، ۲۷-۱-۷۶ ۶: ۶ (۱۳۲۷/۸)، ۹-۱۲، ۲۰۴-۱۹۴ (دربارهٔ وفات

۱۷. «تاریخ وفات سعدی»، هزار بیشه (۱۳۲۶)، .44-44 ١٨. «تقر زاده»، يادنامة تقر زاده، (تهران ١٣٢٩)، -175-704,00 ۱۹. «تقیزاده به قلم جمالزاده» راهنمای کتاب، .1.1.190 .(1749):14 ۲۰. «توضیح دیگر (دربارهٔ شعری از سعدی)»، ارمغان، ۴۲: (۱۲۵۲)، ۲۹۸\_۵۰. ۲۱. «چکونه باید نوشت؟» سخن، ۱۰: (۱۳۳۸)، .01-071 ۲۲. «چند روزی با حکیم نیلکی شیروانی<sub>»</sub> (چاپ طاهری شهاب)، وحد، ۱۰: (۱۳۵۱)، .ITYF\_ITFA .1.59\_1.0F .055\_000 ۲۳. «چند لحظه با عطار شاعر و عارف ایرانی»، كاوه، 11: (١٣٥٢)، ش ٢/٢، ٢٤ ٨٨. ۲۴. «حاجی میرزا یحیی دولت آبادی و آلفرد دومرسه»، کشکون جمالی، ج ۱، تهران ۱۳۲۹، .194-190 ۲۵. «حافظ و رئیدی» هیفتاد مقاله، (۱۳۷۱)، .581-579 ۲۶. «خواجه حافظ و رندی»، که از باد و باران، تهران ۱۲۶۸، ۸۲-۹۴. ۲۷. «داستان حیرتزای دیوان مدائن و شاعر عرب» وحيد، لا (٥٠/١٣٢٩)، ٥٨\_٠٠٠. ۲۸. «دربارهٔ امیر مهدی بدیع» راهنمای کتاب، .VIF\_VIT .(1808) :Y. ۲۹. «دربارة تقىزادە»، يادنامة تقىزادە، تىھران .91\_79 .1749 . ۳۰ «دربارهٔ عارف **تزوینی**»، راهنمای کتاب،

, حد، ۲: (۱۲۴۵)، ۲۵۶-۱۶۶۱ ۲۵۵-۷۵۷، .974\_970 ۴۹. «گوته و هاتف»، کاوه [جدید]، ۷: T19-T17 (184A) ۵۰. «مجتبی مینوی»، راهنمای کتاب، ۲۰: .109-101 (1805) ۵۱. «مشتاق اصفهانی»، کاوه [جدید]، ۹: .110-111 (1100) ۵۲. «معرفی یغمای جندتی به قلم یسر فتحعلی شاه قاجار، بغما، ۲۱: (۱۳۴۷)، ۳۶۰-۳۶۲. ۵۲. «مقام اخلاقی و علمی دکتر [غـلامحـين يوفى )»، كلك، ١: (١٣٦٩)، شر ٨، ٢٧-٣٩. ۵۴. «مولوی و متنوی»، یادنامهٔ مولوی (تهران .FA.1. (ITTY ۵۵. «نام آوازها در غزلی از مرلای روم»، کاوه، .491\_401 .(101) :10 ۵۶- «نامهای از جمالزاده دربارهٔ صادق هدایت»، نگن، ۲۱ (۱۲۲۷)، ۱۰، ۲۷\_۲۷. ۵۷. «نامدای از علامه محمد قزوینی»، به اهتمام متحمدعلي جمالزاده، يغما، ٢٤: .F ... T98 :(110.) ۸۸. «نوپردازان عهدکهن»، نگین، ۲۰: (۱۳۴۹)، Y-- 89 178-10 ۵۹. «نه اندر نه آمد سبه انبدر چنهار» (شبعر فردوسی)، مهر، ۲: (۱۲۱۳)، ۲۵-۲۴. .۶۰. «واقـــعگرايـــى سـعدى»، ايىران امه، ۳: .999-949 (1794) ۶۱. «وفات دکتر معین»، بغما، ۲۴: (۱۲۵۰)، .TYF\_TY1

استاد ابراهيم يورداود). .۲۸ «سید محمدعلی جمالزاده به قلم خردش»، راهستمای کستاب، ۱۹: (۱۲۵۵)، ۱۴۶،۸۸۸، .0.1\_499 ۲۹. «سید حسن تقی زاده»، بغما، ۱۹: (۱۳۴۵)، .071\_090 . ۲۰ «سید حسن تقی زاده»، مشاهیر رجال، تهر ان .TTY\_T.1 .ITY. ۴۱. «شرح حال آقای جمالزاده به قـلم خـود»، فشرية دانشكدة ادبيات تبريز، ٤: (١٢٣٣)، ٢٥٤-187. F۲. «شعرای کاسب کار»، هزار بیشه، (ته از -Y90-YAY (1878 FT. «شیرهٔ نقطه گذاری و...» کلک 1: (۱۳۶۹): ش, ۲، ۱۲۹\_۱۲۶. ۴۴. «**عارف قزوینی**» هزار بیشه، (تهران ۱۳۲۶) 11-9 ۴۵. «عکس هشتاد سالگی تقیزاده»، راهنمای LTF9 .(1509): 7. دسالح ۴۶. «فسابل در ادبیات فبارسی»، گوهر، ۱: (1/101/Y) 07-795 .79-70 .(1701/Y) :Y :1110-110Y :971-911 :NoT-Noo (1101), 110-117 (110-117) (1101) T :100T\_991 ,547\_5TA ,OT0\_075 (170x) PVI\_TX1, PV1\_TX1, 7P7\_TX1, 7P7\_TX1 .090.015 ۴۷. «تاآنی و مکتبهای ادبی فرنگیها»، کاوه، ۲۲: (۱۲۵۴)، ش ۲۶-۲۱ : ۲۴ ۴۸. «کلمات عبریی در شاهنامهٔ فبردوسی»،

۷۴. «اولین لشکرکشی اروپا به ایران»، کارد، ج e، ش ۸، ۷-۱۴. ۷۵. «ینای کتابخانهٔ روزنامهٔ کاوه»، راهنمای کاب، ۲۷: (۱۲۵۲)، ش ۱، ۶۴۸\_۴۶۴ ۷۶. «به یاس دوستی هفتاد ساله با خاندان علوی»، کاوه، ۱۲: (۱۲۵۲)، شر, ۱، ۴۲-۴۷. ۲۷. «بیرق های ایران در عهد صفریه»، دادنامهٔ دينشاه ايراني، ١٧٢-١٧٢. ۸۷. «پیرقهای ایران در عهد صفریه»، هـز و مودم، دورهٔ جدید، ش ۲۹/۴۰. ۱۰-۱۲. ۷۹. «پ**رتغالیها و ایسران»، هزار بیشه (ت**هران .11x 119 (1TTF ۸۰ «تاجگذاری بادشاهان در شاهنامهٔ فردوسی طسوسی»، يادگارنامهٔ حبيب يـغمايي، تـهران .179-97 .1708 ۸۱ «ترجمه حال بد جمال الدين واعظ»، يعمد. . F. 1\_ T94. 1 Y. 18T. 17T- 1 1 A. (1977): Y ۸۲. «تقریرات سید ضیاء و کستاب سیاه او»، آیسنده، ۲ (۱۲۵۹)، ۲۲۶ ۷۲۶ (۱۲۶۰)؛ ۲ (۱۲۶۰)، .79F\_791 .YIT\_Y.V ۸۳. «تواريخي مربوط به كميتهٔ بولين»، مقالات تقى زادە، 6: (١٢٥٥)، ١٨٢-١٨٢. ۸۴. «جسند روایت (دربارهٔ عسبدالعلی صديق السلطنة نوري)»، آينده، ٧: (١٣۶٠)، ۶۵. ٨٥. «حاجي ميرزا أقاسي»، بغماء ١٧: (١٣٢٣)، .170\_175 ۸۶. «حاجی میرزا آقاسی برای خود مردی بوده». هزار بیشه (تهراز ۱۳۲۶)، ۲۲۵\_۲۲۲. ۸۷. «خاطرات واقسعهٔ شیرم بین راه بیغداد و

۶۲ (وفات بابا مقدم»، نثر دانش، ۷: (۱۳۶۶)، ۴۸۳. ۶۲ (همشهری مین هاتف اصفهانی»، کاوه ۲۲۷-۲۲۲)، ۲۲۲-۲۲۲. ۴۶ (هیجدهین سالگرد وفات صادق هدایت»، ۶۴ (هیجدهین سالگرد وفات صادق هدایت»، محن، ۱۸: (۱۳۴۷)، ۲۱۲۹–۱۲۹. ۶۵. (یادداشتهایی دربارهٔ شاهنامهٔ قردوسی»، محیط ادب، تهران ۱۳۵۸، ۹۹–۹۲. ۹۶. (یادگارهایی از روزگار جواتی جسالزاده» ۶۶. (یادگارهایی از روزگار جواتی جسالزاده») ۶۶. (یادگارهایی از روزگار حواتی جسالزاده») ۶۶. (یادگارهایی از روزگار حواتی جسالزاده») ۶۶. (یادگارهایی از منای کتاب، ۶۲: (۱۳۵۲) ۶۶. (یادی از هدایت آن غسمگار صادق»، ۲۰۶. (یادی از هدایت به مناسبت هقدهمین سال وفات او»، سخن، ۱۷: (۱۳۲۶)، ۱۵۷–۱۰۶۰.

۲. تاریخ و خاطرات
۶۹. «آیسا خاک ایسران استبداد پسرورست»،
هزاریشه (تهران ۱۳۲۶)، ۲۲۵-۲۲۷.
۹۷. «ایوالعسن شاه حکیم باشی، یک نند
۵۷. «ایوالعسن شاه حکیم باشی، یک نند
۲۰ سالزاده، مخن، ۱۵: (۱۳۴۳)، ۱۹۹–۲۰۲.
۱۷. «افسانه رفتن اسکندر مقدونی به امریکا»،
۹۹. «افسانه رفتن اسکندر مقدونی به امریکا»،
۲۹. «افسانه رفتن اسکندر ۲۲ (۱۳۵۲)، ۱۹۹–۲۰.
۲۹. «افغانستان» و حید، ۲. (۱۳۲۴)، ۲۰–۲۵،
۲۹. «انتشار اسناد سیاسی ایران در انگلستان»،
وجد ۱: (۱۳۴۲)، ۲۱–۲۶.

(تهران ۱۳۲۶)، ۱۹۸ ـ ۲۰۱ ـ ۲۰ ۹۹. «شیر و خررشید در پرچم ایران و سکههای قدیمی»، هتر و مردم، دورهٔ جدید، ش ۴۱/۴۲، 1.1-8 ۵۰۱. «صديق السلطنه و فريد السلطنه صدرى»، آينده، ۱۰: (۱۳۶۳)، ۵۴. ۱۰۱. «عکس از ابراهیم بورداود و محمدعلی جمالزاده» [و دیگران]، آینده، ۱۶: (۱۳۶۹)، STR STV ۱۰۲. «عکس رؤسای تجار و اصناف در دورهٔ اول»، وحد ١٣: (١٣٥٥)، ٥٩٠ـ٥٩١. ۱۰۳. «علی نوری (ملّا)، نامهای از یک ملّای بزرگ» (به اهتمام محمدعلی جمالزاده)، یغما، . TAY\_TAT (1717) : 1A ۱۰۴. «فتحملی شاه، یک نامه از فتحملی شاه» (به اهتمام محمدعلی جمالزاده)، کشکون جمالی، ج ۱ (تهران ۱۳۲۹)، ۲۲-۲۲. ۱۰۵. «تدیمی ترین روابط سیاسی بین ایسران و آلمان»، کاوه، ج ۶، ش ۷، ۷\_۱۱. ۱۰۶. «تصة روزنامة كاره و قضية أسدارف»، روزگار نو، ۶: (۶ (۱۳۶۵)، ش ۹، ۴۹-۵۱. ۱۰۷. «ما، شب چهاردهم و مید جمال الدین واعظ اصفهاتی»، وحید، ۱۰ (۱۳۵۱) ۳۶۴\_ .799 ۸۰۸. «مسجلس عبروسی نیرادهٔ امیر تیمور گورکانی»، وحید ۱۴: (۱۳۵۵)، ش ۴ - ۲۲۹-٢٢٢، ٢٣٥ (براساس عجايب المقدور). ۱۰۹. «محمد علىشاه قاجار و سيدجمال الدين واعظ مشهور به اصفهانی»، خاطرات وحید، ش

حلب»، وحيد، ١٢: (١٢٥٥)، ٢٧٥- ٥٨٥، ٢١٨-.776 ۸۸ «خاطراتی از مارزات سید جسمال الدیس واعظ اصفهانی»، تاریخ و فرهنگ معاصر، ۲: (زمستان ۱۳۷۰)، ۲۱۸\_۲۱۸. ۸۹. «خاطراتی از کمیتهٔ ملَّون ایران در برلین»، آينده، ١٧: (١٢٧٠) . ٧٤٧-٧٢١ ۹۰. «دخمهٔ انرشیروان کجاست؟» فرهنگ ایران زمن، ۲۱، (۱۳۵۵)، ۲۵-۲۶. ۹۱. «دربارهٔ مید جمال الدین اصفهانی و سید حسن تقیزاده»، وحید، ۷: (۱۳۲۹)، ۴۵۵۔ .499 ۹۲. «دربارهٔ صحاف باشی»، راهنمای کتاب، 17: (VOTI) , XY 1\_171. ۹۲. «در روز با ناصرالدین شاه در جمتزارهای سویس»، یغما، ۸: (۱۲۴۴)، ۲۰۶–۲۱۷، ۲۴۶\_ ۲۵۲ (اقتباس از کتاب معیرالممالک) ۹۴. «دو نامهٔ ناپلئرن به **نتحملی** شاه»، هزار پیشه (تهران ۲۲۲۶)، ۲۰۱۱-۳۷ ۹۵. «سه داستان واقعی از زبان سفیر انگلستان در دربار فتحعلیشاه و پاردای ملاحظات جارت آمین، تلاش، ش ۷۰ (خرداد ۱۳۵۶)، .14-10 ۹۶. «سيد جمال الدين راعظ»، مودان خود ساخته (تهران ۱۳۲۶)، ۱۲۰۰ـ۱۳۸۸. ۹۷. «شمه ای دربارهٔ علم و آیین تاریخ نگاری»، يادنامة ابوالغضل بيهتى (منهد ١٢٥٠)، ١٢٠ .178 .۹۸ «شیر در ایران ر ماوراءالنهر»، هزار سیشه

19.

فهرست مقالات

۱۱۹. «افسانهٔ آفرینش»، [مسادق همدایت و ترجمهٔ آن به آلمانی]، راهنمای کتاب، ۳: .104\_101 .(1774) ۱۲۰. «افغان نامه» [از دکتر محمود افشار]، آينده، ٨: (١٢٦١)، ١٩٢-٢٦٢. ۱۲۱. الیام نوروز با میبدی و خراجه عسدالله انصاری» یغما، ۱۱: (۱۳۴۷)، ۶۴-۵۷ (دربارهٔ . كشف الإسرار) ۱۲۲. «ایسران»، [تألیف ژرژدار]، داهنمای کاب، ۱۰: (۱۳۶۴)، ۷۲-۷۲. ۱۲۳. «باز هم دریارهٔ حاجی بابا»، آیسنده، ۱۳: .189-189 .(1895) ۱۲۴. «برگزیدهٔ شعر فارسی معاصر» [تأليف منیب الرحمن به انگلیسی]، راهنمای کتاب، .OT\_FY .(1794) :A ۱۲۵. «یاض سغر» [از ایرج افشار]، راهمای كاب، ٢١: (١٢٥٧)، ٢٦٢-٢٢٢. ۱۲۶. «يغمبر دزدان»، [تصحيح محمد ابراهيم باستانی پاریزی]، راهنمایکتاب، ۷: (۱۳۴۳)، . f . 9\_f . f ۱۲۷. «تاريخ ادبيات ايران»، [به آلماني، يان ریا]، راهنمای کتاب، ۵: (۱۳۴۱)، ۶۹۵ .999 ۱۲۸. «تاریخ ارمینستان میرسی خبورناسی»، ناموارهٔ دکتر محمود افشار، ج۴: تمهران ۱۳۶۷، YITE-TIIY ۱۲۹. «تاریخچهٔ صنعت نساجی ایران»، [تألیف مهدی بهشتی پور]، وحید ۲: (۱۲۴۵) ۴۵۲\_ .400

×۱۲ (۱۲۵۲)، ۱۰-۱۴؛ شر ۲۱ (۱۲۵۲) ۲۰ .40 ۱۱۰ «محمدعلی شاه و سید جمالالدین واعظ،» خاطرات سيامي و تاريخي، تـهران .79-9 .1797 ۱۱۱. «مکتب یسر ملاعلی اصغر نیم قرن پیش ازین،» آموزش و پرورش، ۳۲. (۱۱۲۹)، ش ۴ N\_1. ۱۱۲. «تــــامدهای دهــخدا»، [بــه اهـــتمام محمدعلی جمالزاده]، راهنمای کتاب، ۱۲: .495-491 .(184) ۱۱۲. «تقارهخانهٔ ضحاک»، وحد، ۲: (۱۲۴۴)، .TF\_TY .V .= ۱۱۴ . «یادگارهای دورهٔ تحصیل»، راهمندای کاب، ۱۷: (۱۲۵۲)، ۴۰۲-۴۰. ۱۱۵. «یک نامه از عهد ساساتیان (نامهٔ تنسر)»، کاوه، ج ۵، ش ۲۱، ۴-۱۱.

۲. انتقاد و یررسی کتاب ۱۱۶. «ایومسلم سردار خراسان»، [غلامحین یوسفی]، راهنای کتاب، ۹: (۱۳۴۵)، ۳۹۹۔ ۴۰۴. ۱۱۷. «ادبیات معاصر ایران»، تألیف ق. ۱۱۷ - ۱۲۴۰ ۱۲۴۰-۵۲۷ ۱۲۴۰-۵۲۲ یریتانیا دربارهٔ قرار داد ۱۹۱۹ انگلستان دو ایران از جواد شیخ الاسلامی]، آیسنده، ۱۸:

#### آشنابي يا حافظ

در مطبوعات ایمان)، آینده، ۹: (۱۳۶۲)، ۱۳۰. «تاریخ و توسعهٔ ادیات فارسی کمنون»، [تأنيف بزرگ علوي به آلماني]، راهنماي .791\_774 ١٢٢. «جهل مجلسَ» [علاءالدولة سمناني به کاب، ۸ (۱۲۴۴)، ۲۷ ۲۵, اهـتمام عـبدالرفيع حقيقت]، آينده، ۶: ١٣١. «تذكرة خوان نعمت» [از ذكائي بيضائي]. (۲۵۹)، ۱۲۹ ـ ۲۵ ـ ۲۲۶۰)، ۲۷۷ ـ ۲۷۷. ارمغان، ۲۷: (۱۳۵۷)، ۱۳۶-۱۴۶. ۱۴۳. «حاجی بایا دلاک زادهٔ اصفهانی»، آینده، ۱۳۲. «تعزیه و تسعزیه خوانه»، [از عدادق .YF\_FV (1197): 11 ه. مایونی]، راه. نمای کتاب، ۱۹: (۱۳۵۵)، ۱۴۴. «حافظ در اوج [از پرویز خانفی]، گوهر، .A.A.A.F (1500) .F ۱۳۳. «تعزیه در ایران» (از صادق همایونی)، ۱۴۵. «حافظ و مسرسیقی» [از حسینعلی ايوان شنامي، ۲: (۱۳۶۹)، ۶۴۲\_۶۲۵. ملاح]، راهنسای کتاب، ۱۷: (۱۳۵۲)، ۸۹-۸۶. ۱۲۴. «تعزیه در ایران» [از صادق همایونی]، ۱۲۶. «خاتون هفت قلعه»، يغما، ١٢٢٢)، کلک، ۱: (۱۲۶۹)، ش ۱۲/۱۱، ۲۴۱\_۲۴۹. ۲۸۶-۲۸۲ (دربارهٔ فجوریه، تألیف والی بن ۱۳۵. «تعزیه در ایران [از صادق همایونی]، سهراب گرجستانی). تاریخ و فرهنگ معاصر، ش ۱۲/۱۱، (زمـــتان ۱۴۷. «خمردنامه» [تأليف ابوالفضل عملي .YAT\_YAY : (ITVT مستوفى، چاپ عبدالعلى اديب برومند]، ۱۳۶۱. «تسقویم و مسقویم»، آینده، ۸. (۱۳۶۱)، يغدا، ۲۱: (۱۳۴۷)، ۲۰۲ L. ۲۰ .011\_0.8 .518\_510 ۱۴۸. «خطابهٔ آقای سید حسن تعی زاده»، ۱۲۷. «تسنبک» [از رجم عی]، وحید، ش راهنای کاب، ۲: (۱۲۲۸)، ۵۲۹-۵۲۲ .T-\_Y9 (1rov) TTF/TTO ۱۴۹. «خلقیات ما ایرانیان»، آینده، ۵: (۱۳۵۸)، ۱۳۸. «جــلالالديمن رومي» [از كـ يستف AVT\_980 ب\_ورگل]، راهنمای کتاب، ۱۸: (۱۲۵۴)، ۱۵۰. «خواندنی های ادب فارسی»، [از عملی اصغر حلبی]، آینده، ۸: (۱۳۶۱) ۸۰۲-۳۰۸. ۱۲۹. «جهان نامه» [تصحيح محمدامين ۱۵۱. «داستانهای برگزیدهٔ داستان سرایان ریاحی]، راهنای کتاب، ۶: (۱۲۴۲)، ۱۸۸\_ ایرانی معاصر»، [تأليف ردولف گلکيه به آلمانی]، راهنمای کتاب، ۴: (۱۳۴۰)، ۴۹۷\_ ۱۴۰. «جرهر فرد» [از عبدی پیک]، آیند، ۲: 100. .177-177 .(1790) ١٥٢. «[دكتر معمد معين]»، مجموعة مقالات ۱۴۱. «چند کتاب تازه»، (ایلات و طوایف دکتر معین، ۱: (۱۳۶۴)، بیست و یک \_ بیست درگز، نورالعلوم، اخوانااصفا، تاریخ سانسور و سه.

.411\_4.9

179\_175

.19.

۱۶۴. «زرتشت، دنیا و گفتار زرتشت» [اثر امیرمهدی بدیع به فرانسه]، راهنمای کتاب، A.- YF . (17+1) :0 ۱۶۵. «زندگانی روزمیرهٔ میردم آذربایجان و تمایئتامه های آخوندزاد»، [تألیف هـورست براند به آلمانی]، راهنمای کتاب، ۵: (۱۳۴۱)، .000\_00. ۱۶۶. «ژنده پیل» [تألیف حشمت مؤید به آلمـــانی]، راهـــنمای کــتاب، ۴: (۱۳۲۰)، .74-767 .797-709 ۱۶۷. «مسخنی جسند دربارهٔ شاهنامه» [از عبدالحمين نوشين]، داهمنماي كتاب، ١۴: .AY1\_AFF (150.) ۱۶۸. «سرگذشت موسیقی ایرانی»، [روحالله خالقی]، داهندای کتاب، ۴: (۱۳۴۰)، ۲۵۶-TY-TFY .YFT ۱۶۹. «فرنامهٔ حاج سیاح به قرنگ» [ب کوشش علی دهباشی]، کتاب به نگار، تهران .TFF\_YT1 .1TFA ۱۷۰. «شاعرهٔ ایران، پروین اعتصامی» [کتابی به زبان آلمانی]، تألیف طوبی شهناز اعلامی اصفهانی، وحد، ۲: (۱۲۴۵)، ۷۱۷–۷۱۸. ۱۷۱، «شیعر تبند و عبیل» [اثر مهدی آذریز دی]، راهنمای کتاب، ۱۰: (۱۳۴۶)، ۲۴۱\_ .741. ۱۷۲. «شناخت زعفران ایران» [از محمدحسن ابریشمی]، کیهان فرهنگی، ۵: (۱۳۶۷)، ش ۴، .77\_77 ١٧٢. «شوهر أهو خانم» [نوشتهٔ علم. محمد

۱۵۲. «دمی چند با شادروان دکتر قاسم غنی»، ایران نامهٔ، ۱: (۱۳۶۲)، ۲۷۶–۶۴۸، ۲: (۱۳۶۳)، ۱۷۸–۲۰۲، ۲۵۴–۲۷۲ (دربارهٔ یادداشتهای او).

۱۵۴. «دوحة الازهار عبدی بیگ نویدی شیرازی» [چاپ علی مینائی تبریزی و ابوالفضل رحیموف]، همایی نامه، تهران ۱۳۵۵، ۲۸۷-۲۰۰۰. ۱۵۵. «دیانت زرتششی» [ترحمهٔ فریدون وهمن]، راهنای کتاب، ۱۴: (۱۳۵۰) ۸۹.۸۲

۱۵۶۔ «دیوان پروین اعتصامی به زبان آلمانی» یـــــادنامهٔ بــروین اعــتصامی، تـــهران ۱۳۷۰، ۱۰۲ـ۱۰۶۔

۱۵۷. «دیوان صوفی مازندرانسی»، وحید، ۷: (۱۳۴۹)، ۱۲۵۵\_۱۲۷۰.

۱۵۸. «دیوان مهتی گنجوی»، ارسغان، ۳۹: (۱۳۴۹)، ۲۷۲-۲۸۲، ۳۶۶-۳۷۶، ۴۲۰-۴۲۳. ۱۵۹. «ذکربدیع» [اثر محمدباقر رفیعی]، نگین، ۷۷: (۱۳۵۰)، ۴۸-۴۹، ۵۴. ۱۶۰. «رستم التسواریغ و مسؤلف آن

رستم الحکماء»، وحيد ٩: (١٢٥٠)، ١٢٢ـــ١٢٩، ۳۶۶-۲۶۱.

۱۶۱. «رفتار و کردار عامهٔ فرانسوی و ایرانسی برمینای امثال» [از محمد حسن رضوانیان]، آینده، ۹: (۱۳۶۲) ، ۶۵\_۶۹. ۱۶۲. «روانههای روشین» [از غیلامحسین

یسوسفی]، آیسنده، ۶: (۱۳۶۹)، ۱۷۲ـــ۰۱۸. ۱۶۲. «روزنسامهٔ روحالقـــدس»، آیسنده، ۶: (۱۳۵۹)، ۱۴۴ــ۱۴۶.

## آشنایی با حافظ

.0Y1\_091 .(1TO.)

۱۸۴. «لیلی و مجنون» [ترجمهٔ آلمانی رودلف

گلکیه]، راهنهای کتاب، ۹: (۱۳۴۵)، ۱۷-.975 ۱۸۵. «مانی و سنت او» [از فرانسوا دوکرد]، راهنمای کتاب، ۱۸: (۱۲۵۴)، ۲۰۲۲ ۲۰. ۱۸۶. «مجلة علم و هنر»، آيندة، ۸ (۱۳۶۱)، .199\_194 ۱۸۷. «مراحل عرفائی شیخ ابوسعید» [ترجمهٔ اسرارالتوحيد از محمد أشنا]، راهنماي كتاب، .901.90. (ITOF) : 1A ۱۸۸. «معرفی کتاب مهم رستاخیز شرقی» [تأليف ريموند شواب]، مجلة دانشكدة ادبيات تعران، ١٢: (١٢٢٤)، ٥٥٥\_٥٤٩. ۱۸۹. «هاروت و ماروت و صدراعظم آلمان»، کاوه، ۱۰: (۱۳۵۱)، ۶-۱۶ (نیز حاوی زندگی «روزن»های مستشرق). ۱۹۰. «بادنامهٔ ژان ریکا»، راهنمای کتاب، ۱۰: . F . F . F . Y . (1848) ۱۹۱. «يعقوب ليث» [از محمدابراهيم باستاني یاریزی]، راهندای کتاب، ۲۱: (۱۳۵۷)، ۶۷\_ .VA ۴. معرفی خاورشناسان. ۱۹۲. «[·آنکتیل دوپرون]»، جنگ، سال اول، ٩: (شهريور ١٣۶٩) ٢٧؛ ١٠: ٢٢-٢٢؛ ش ١١، 10-01 ۱۹۳. «استاد ریکا و مرحوم شهر العرفا»، راهنمای کتاب، ۵: (۱۳۴۱)، ۶۷۵-۶۷۲.

افغانی]، نگین، ش ۲۱ (آذر ۱۳۴۶)، ۲۲\_۲۲، .۴٨ ۱۷۴. «عبقاید میزدک» (از سید عبلی مهدی نیقوی]، نگین، ش ۱۱۱ (مرداد ۱۳۵۲)، 11-10 ۱۷۵. «غربت غرب» (از احمان نراقی)، نگین، ش ۱۲۲ (نیبر ۱۳۵۴)، ۱۹ ۵۰ ۲۶، ۴۶ ۴۸؛ ش ۱۲۲ (مرداد ۱۳۵۲)، ۲۲-۲۶. ۱۷۶. «فردوسی و شعر او»، [تألیف مجتبی م\_ينوى]، يسغما، ۲۱: (۱۲۴۷)، ۱۲۲-۱۲۲، ۱۷۷۔ «فهرست موضوعی انتشارات دانشگاه تهران»، [گردآوری علی اکبر جانا]، بندا، ۱۷: .FA\_FF (1898) ۱۷۸. «قصه های استاد» [از سید جمال الدین اسداًبادی]، راهنمای کتاب، ۲۱: (۱۳۵۷)، TTATY ۱۷۹. «کستابشناسی فسردوسی» [از ایرج افشار]، يغما، ٢١: (١٢٢٧)، ٥٥٠-٥٥٢. ۱۸۰. «کتاب کلئوم ننه (طرح بیژن اسدی پور)، دفتر ش ۱، (اسفند ۱۳۷۲): ۱۱–۱۳؛ ۱۶–۲۰. ۱۸۱. «كردو كردستان» (يك كتاب تازه بسيار ممتاز)، [به زبان فرانسه، تأليف بازيل نيكي تين]، يغما، ٩: (١٢٢٥)، ٢٥٢-٢١٢. ۱۸۲. «كشف العقائق» [اثر عزيز نسفي، تصحیح احمد مهدوی دامغانی]، راهنهای كاب، ٩: (١٢٢٥)، ١١٥-١٧٥. ۱۸۳. «کلمات عربی در شاهنامهٔ فردوسی» [از محمد جعفر معین فر]، راهشمای کتاب، ۱۴:

۲۰۶. «در حاشیهٔ خط و زبان»، نگین، ج۴ (١٣٢٧)، ش ٢، ٢١-٢٦. ۲۰۷. «زبان راجی با راژی»، نشریهٔ دانشکدهٔ ادبیات تبریز، ۹: (۱۳۲۶)، ۲۱۸\_۲۱۷. ۲۰۸. «زبسان عامیانه»، راهنمای کتاب، ۳: VT -V18 (1779) ۲۰۹. «زبان عوامانه»، فرهنگ ایران زمین، ۱۱: .Vo\_TO (1747) ۲۱۰. «مسؤال ادبی» [از میرزا محمدخان] قزوینی در باب زبان فارسی] فرنگستان، ۱، .700-741 ۲۱۱. «سیر و سیاحتی در منٹوی مرلانا (امثال و حکم)»، يغما، ١٣: (١٣٣٩)، ۴۲۶-۴۲۹. ۲۱۲. «قديم و قديمي»، ارمغان، ۴۰ (۱۳۵۰)، 599\_595 ۲۱۳. «معنی کلمهٔ دری و کبک دری»، ارمغان، .495\_414 .(1849):49 ۲۱۴. «نیشر فسارسی»، یسغما، ۱۰: (۱۳۳۶)، .YOY\_YOY

۷. میاحث اجتماعی و عامه ای ۲۱۵ . «با مواد بودن ارمئی های جلفا در یک ترن و نیم پش از این»، حور، ۱ (۱۳۵۱)، ش ۱۲، ۱-۶.

تاجارید»، ترجمهٔ بیدمحمدعلی جمالزاده، نگین، ش ۶۲ (۱۳۴۹)، ۱۲–۱۴؛ ش ۶۲، ۲۶ ۱۹–۲۰؛ ش ۶۴، ۴۱–۴۴؛ ش ۶۵، ۲۶–۲۸؛ ش ۶۶، ۴۰–۴۱؛ ش ۶۷، ۵۲–۴۶؛ ش ۶۹، ۱۹۴. «روزن آلمانی و هاروت و ماروت»، یغمای می و دوم، تهران ۱۲۷۰، ۲۲۲-۲۷۵. ۱۹۵. «شیناسانندهٔ زردشت و اوسیتا»، نامهٔ مینوی، تهران، ۱۲۵۰، ۲۰۴–۱۲۴. ۱۹۶. «میرات گوبینو»، مغما، ۱۳: (۱۳۳۹)، ۱۹۶. «میرات گربینو»، مغما، ۱۳: (۱۳۳۹)، ۱۹۷. «نسامهٔ جنسالزاد»» [دربارهٔ پروفسور مینورسکی]. یغما، ۱۹: (۱۳۴۵)، ۵۰۱–۱۰۶.

۵. هنر، صنعت، موسیقی
۸۸. «آوازهای قدیمی ایران»، موسیقی، ج ۲، ش ۲، ۵.۵.
۳۵. «کمال الملک»، هنر و مردم، دورهٔ جدید، ش ۲۵ (۱۳۴۴)، ۶۰۹
۱۹۹ ش ۲۵ (۱۳۴۴)، ۶۰۹
۱۹۶. «مطالبی دربارهٔ جیفهٔ پادشاهان قاجاریه»، محمد ۲۰۰. یخما، ۲۰۰. «مطالبی دربارهٔ جیفهٔ پادشاهان قاجاریه»، یغما، ۲۰۰. یخما، ۲۰۱۵.
۲۰۲ (۱۳۴۶)، ۲۹۶-۶۹۶.
۲۰۲ «موزهٔ هانیبال در تهران»، هزار بیشه (تهران آرمان)، ۲۰۲۰.
۲۰۳. «تسمیه ۲۵۰. «کمان از خط و انشاء و تقاشی تسامی الدین شاه»، به اهتمام محمد علی تسامی در ایران (۱۳۲۶)، ۲۰۲۰.

۶. زبان قارسی
 ۶. زبان قارسی
 ۲۰۴. «خوردن» ناموارهٔ دکتر محمود افشار، ج ۹،
 ۵۰۴۳-۵۰۴۰ (۱۳۷۵)، ۵۰۴۳-۵۰۶
 ۲۰۵ (۱۳۴۸)، ۲۱۵-۴۱۸.

#### آشتابي باحافظ

X: (1744), 2P7\_VP7, 8. X\_. (1744);X ۲۲۲. «ری و ط\_ هران»، بخما، ۱۷: (۱۳۴۲)، 101-005 011-017 , F. 9-F.F ۲۲۴. «تهران و گذشتهٔ آن»، کشکول جمالی، ج ۱ (تهران ۱۳۲۶)، ۲۸۴\_۲۸۴. ۲۲۵. «نام خليجقارس»، يغما، ١٧: (١٣٢٣)، .707-701

٩. علوم ۲۲۶. «ابسجد، هـوز،...»، يـغما، ۱۴: (۱۲۴۰)، -TF1 , T. 1\_ TAF , TFT\_TOX , T. Y-T. T ۲۴۵؛ نیز کاوه. ج ۵، ش ۱۰، ۲.۸

۱۰. تصوّف و عرفان ۲۲۷. «تمدن و اقسعی و عرفان»، کاوه، ۱۱، (١٢٥٢)، ش ٢١٤، ١٢-١٤. ۲۲۸. «راهنمایی به فتوت یعنی تمدن»، کاوه. ۲۲: (۱۳۵۴)، ش ۶/۵، ۲۲<u>-</u>۲۲ (دربارهٔ رسایل جوائمردان). ۲۲۹. «شیوخ سلطهٔ شیخیه»، بغنا، ۱۴: ·FAT\_FAY .FFA\_FF. .F. 9\_F. Y .(174.) .047\_071 ۲۲۰. «منصور حلاج»، هزار بیشه (تهران ۱۳۲۶)، 11\_10 ۲۲۱. «نشر متون صونیانه مفیدست یا مضر؟» راهنای کتاب، ۹: (۱۳۴۵)، ۱۲۱ـ۱۲۸.

**۱۱. ادیان و مذهب** ۲۲۲. «**اصفهان عروس بسیار بلادیده»، وحید،** ۲۳۳. «بالشریسم در ایرن قدیم (مزدک)»، کاوه.

۲۶\_۲۷؛ ش ۷۰، ۶۸\_۲۷؛ ش ۷۱ (۱۳۵۰)، ۲۵-۴۶، ۵۰؛ ش ۷۲، ۲۷-۵۲؛ ش ۷۵، ٥٦-٩٦، ٢٩؛ ش ٢٢، ٢٢-٢٩، ش ٨٧، ٥٥-.08 ۲۱۷. «بازی نرد قبل از ساسانیان»، هزار میشه (تعدان ۱۳۲۶)، ۱۷۲\_۱۷۲. ۲۱۸. «گوبینو، کنت دو، جنگ ترکمن»، ترجمهٔ مىيد مىحمدىحلى جىمالزادە، نگين، ش ۶۰ (١٢٢٩)، ٢٢-٢٢؛ ش ٢٩، ١٠-١١، ٢٥٨٥؛ ش ۶۲، ۱۹. ۲۰، ۲۸؛ ش ۶۲، ۴۲\_۴۴؛ ش ۶۴. ۲۲\_۲۴؛ ش ۶۵، ۲۸\_۳۹، ۶۲؛ ش ۶۶، ۲۹\_۲۹؛ ش ۶۷، ۲۴۵\_۲۴؛ ش ۶۹، ۴۵\_۶۶؛ ش ۲۰، ۶۷، ۶۹، ۶۹؛ ش ۷۱ (۱۳۵۰)، ۴۸ ۸۸، ٥٠ ش ٢٢، ٢٥-٣٦، ٥٦. ۲۱۹. «گوته و ترروز ما ایرانیان»، کاوه [جديد]، ٧: (١٣٤٨)، ٢٩-٢١. ۲۲۰ «موزر، هانری، سیر و سیاحت در ترکستان و ایران»، ترجمهٔ سید محمدعلی جسالزاده، نگین، ش ۱۵۹ (سرداد ۱۳۵۷)، ۲۵\_۲۷؛ ش ۱۶۰، ۴۱ـ۴۲؛ ش ۱۶۱، ۴۶ـ۴۹؛ ش ۱۶۲، ۲۷–۵۱، ش ۱۶۳، ۵۸–۵۹؛ ش ۱۶۴، ۲۵-۲۵؛ ش ۱۶۹ (خرداد ۱۳۵۸)، ۵۶-۵<u>۹؛</u> ش ۱۷۰، ۲۲\_۲۵؛ ش ۲۷۱، ۲۶ ۲۸، ۲۷، ش ۱۷۵ .77\_77 ۲۲۱. «نوروز جمشیدی»، کاوه (جدید)، ۶: . To\_T1 . (1TTY)

۸ جغرافیای تاریخی

دو دو )، ۲۲. گوتاگون ۲۲۶. «حاضر جوابیهای اصبقهانی»، کنکول ۲۲۶. «حاضر جوابیهای اصبقهانی»، کنکول ۲۲۷. «حاضهای غزانهدار»، کشکول جمالی، ۲: ۲۲۸. «قصه دویدم و دویدم»، پیام نوین، ۵: ۲۲۲. «کو،نرر و دریای نور»، کاوه، ۶: (۱۳۳۹ز) ۱۰. ش

ج ۵، ش ۲، ۵-۱۱؛ ش ۴ و ۵، ۸-۱۵. ۲۳۳. «خواجه عـبداللـه انـصاری و نـظر دو مسیحی»، راهـنمای کـتاب، ۱۸: (۱۳۵۴)، ۱۷۹۹-۱۷۱. ۲۳۴. «شرح احوال مولانا حاج میرزا حسن صفی عـلیشاه اصفهانی»، وحید، ۱۳: (۱۳۵۴)، ۱۹۵۶-۱۹۵۶.

۲۲. فلسفه ۲۳۵. «مدینهٔ فاضله در روایات اسلامی»، ۲۳۹. «کو،نر مجموعه مقالات تحقیقی خاورشتاسی (تهران ش ۲، ۵.۸.

اسناد

دانسكا وتسران

استاد و انشبند ونوستده گرانتسد ر جناب؟تای سید منعد علی جمالسراد ه

با اطها رامتثان ومول د ومرتومه گزاین جنایتعالی را که توسط آتای این اکثارارسیسیال قرمید و اید اطلام بی د ارد واژایتکه به علت وقع مزاجی نتوانستید به آیران تشریف بهیسا و بسیسیسد. موجب نهایت تا شف علا ته مند این است که حک د اشتند ارد ید ارمولسه، ۵ طالبتد رجود بهتره منسبه. شوند ه

صفا " ادر بورد وکالتی که به آقای این اعلام مقارب رمورد اصلاد قرارت در هینت تشرمسرفسیسید." آثارتان با دانشگاه تهران مراوم داشته بود بد ازتطرائکه انعقاد قرارد از حقبه (رسی بیسیسی) بد حقیه ست شرع ایربوط به وکالت را ازلماط تعدد بل اخبابه گراهی کشولگری ۱۰ همه (اهی برمانشید وارسال فرمایند تا هما تطورکه مورد تطرتان هست بیش تریس قرارد از توسط آگای اقشارتهم............................... ویر ازطلانداه حنابحالی به ایطا<sup>ر</sup> برسد .

الیت دانشگام تیبرای ازاینکه داردنیال ا هدای مدبومه ای ازگتب کتابها به شخصی حسبو د به کتابخاله مرکزی یا اعلالی حق انتشار معبومه آتارتان دا نشگام را مورد توجه قرارداد د ایسبب. سپا سگرارست واین اهما را تا شی دارمزانب قرهنگا داوستی حتاب عالی می دا ند وهمت بلند شعسیسی. را تقد بسری نماید .

ودود بېدنې ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ م. ۲۰۰۰ م. ۲۰۰۰ م. ۲۰۰۰ م. د د د بېدنې ۲۰۰۰ م. ۲۰۰۰ م. ۲۰۰۰ م. ۲۰۰۰ م. TOTAL Y Y & ZA, L, La

روموشنده وآفاى أبيرن الشابر

### اسناد ونامهها

\_1\_

امضاکنندهٔ این سند سیّد محمّدعلی جمالزاده تبعهٔ ایران مقیم ژنو با سپاسگزاری از دانشگاه تهران که بموجب نامهٔ رسمی شمارهٔ ۵۳۸۸۵ مورخ به ۱۳۵۵/۷/۶ میخواهد آثار این جانب را از کتاب و مقاله و غیر طبع و نشر نماید اظهار میدارد که حق این کار را به شرایط زیر به دانشگاه نامبرده میدهد:

مادهٔ ۱: آثار نامبرده مشتمل خواهد بود بر تألیفات سید محمدعلی جمالزاده بر طبق صورت جداگانه مشتمل بر کتابها و مقالهها و بعضی از مقدمهها و نیز دو کتاب زبان فارسی که در معرفی جمالزاده و آثارش تألیف یافته است به قیلم صهرداد صهرین با عنوان «سرگذشت جمالزاده و آثارش» که در تهران به چاپ رسیده است و دیگری رسالهٔ دکترای (پایاننامه) نهاد آلپ ترک که برای دریافت درجهٔ دکتری زبان وادبیات فارسی با عنوان «موضع داستان ویسی جمالزاده» در او اخر اردیبهشت ماه ۱۳۵۲ هجری شمسی در دانشگاه تهران پذیرفته شده است و یک نسخه از آن در تحت شمارهٔ ۸۰۵ در کتابخانهٔ دانشکیدهٔ ادبیات و عیلوم انسانی در دانشگاه تهران موجود است.

مادهٔ ۲: دانشگاه تهران تنها حق دارد که یکبار آثار نامبرده را به خرج خود به چاپ رساند و از آن پس باز خود جمالزاده یا وراث او [دارای] حق چاپ و فروش آن آثار را خواهد داشت. مادهٔ ۳: دانشگاه تهران آثار نامبرده را به صورت متحدالشکل و مرغوب و ارزانی به چاپ حواهد رسانید که انتخاص کم بضاعت هم بتوانند به آسانی خریداری نموده، بخوانند. مادهٔ ۴: عایدات فروش آثاری که به ترتیب فوق به چاپ می رسد باید به مصارف مذکور در ذیل برسد:

الف \_ یک ثلث آن به مصرف خرید کتاب های مفید برسد و به مجموعهٔ کتابهای اهدایی این جانب در اختیار کتابخانهٔ مرکزی و اسناد دانشگاه تهران قرار خواهـد گمرفت. اختیار و انتخاب این کتابها با تصویب هیأت امناء خواهد بود که ترتیب تشکیل آن در مادهٔ ۵ ایـن مقاوله نامه مقرر میگردد.

ب \_ یک ثلث دیگر عایدات به دانشجویان ایرانی علاقمند و مستحق و میبضاعت تعلق خواهد گرفت که به تحقیقات ادبی تاریخی مشغول خواهند بود (خواه در ایران و یا در خارج از ایران)، به تشخیص هیأت امناء با عنوان بورس تحصیلی یا اعانهٔ نحصیلی جمالزاده.

ج \_ یک ثلث دیگر به یک مؤسسهٔ خیریه از قبیل «یتیم خانه» و یا «خانهٔ مساکین سالخورده» به شرط آنکه در شهر اصفهان که زادگان جمالزاده است واقع باشد به تشخیص و ترتیبی که هیأت امناء اختیار خواهند فرمود. مادهٔ ۵ هیأت امناء مرکّب خواهد بود از سه نفر که یک نفر را جمالزاده و یک نفر را دانشگاه و نفر سوم را آن دو نفر دیگر معاً انتخاب خواهند فرمود. جمالزاده امیدوار است که آقایان دکتر علیاکبر سیاسی و آقای ایرج افشار این کار پرزحمت را لطفاً به عهده شتاخته و معاً شخص سوم را هم اختیار فرمایند.

مادهٔ ۶: چند دور، از مجموعهٔ مجلداتی که از طرف دانشگاه به چاپ خواهد رسید (تعیین تعداد این دوره ها با هیأت امناء خواهد بود) مجاناً در اختیار جمالزاده گذاشته خواهد شد. مادهٔ ۷: هیأت امناء حق دارند مواد دیگری بر این مقاوله نامه پیشنهاد نمایند و پس از آنکه از جانب دانشگاه و جمالزاده مورد قبول واقع گردد بر این مقاولهنامه بیفزایند. مادهٔ ۸: آثار جمالزاده در... هزار جلد به چاپ خواهد رسید.

تحریراً در شهر ژنو در تاریخ سوم ۲۳ مهر ۱۳۵۵ در دو صفحه سيد محمدعلي جمالزاده

\_1\_

امضاکنندهٔ این اظهار نامه سیّد محمّدعلی جمالزاده پس از سپاسگزاری از مرقومهٔ سرتا پا عطوفت جناب آقای دکتر محمّد رحیمیان رئیس محترم دانشگاه تهران مورخ به ۱۲۶۸/۵/۲۱ به رسم وصیت تامهٔ قطعی به اطلاع دانشگاه تهران میرساند که کتابخانهٔ خودم را در ژنو [در عمارت شمارهٔ ۸۷ از خیابان فلوریسان] (طبقهٔ شم) به رسم هدیهٔ ناچیزی به دانشگاه نامبرده تقدیم می دارم تا وسایل صندوق بندی و حمل اَن را از ژنو [که سرکنسولگری دولت جمهوری اسلامی ایران در ژنو در امر آن سابقه دارد و در اینجا سپاسگزاری خالصانهٔ خود را بدان مقام محترم تقدیم می دارم] به تهران فراه می سازد. توضیحاً؛ تذکر می دهد که کتابخانهٔ این حقیر دارای دوازدهٔ قفسهٔ بزرگ (هر قفسه عموماً اینجا سپاسگزاری خالصانهٔ خود را بدان مقام محترم تقدیم می دارم] به تهران فراهم سازد. مشتمل بر نه رف) و روی همرفته دارای سه هزار جلد کتاب کوچک و بزرگ به زبانهای فارسی و قرانسه و آلمانی (و مجلداتی به زبانهای انگلیسی و روسی و غیره) می باشد و فقط به احتمال آنکه باز مدت کوتاهی از نعمت زنده بودن برخوردار بمانم و رغبتی به مطالعه داشته باشم احتمال دارد در حدود صد اِلی دویست مجلد کتاب کوچک و میزرگ به زبانهای داشته باشم احتمال دارد در حدود صد اِلی دویست مجلد کتابهایی را که می بندارم به مطالعه داشته باشم می در کتابخانه این خواهم داشت و هکذا یک دوره از آثار خودم را هم احتیاط داشته باشم می دانه می در ماه مرانت و می ایکه به می داره به می داره با در در می از مینه دارسه در کتابخانه می نگاه خواهم داشت و هکذا یک دوره از آثار خودم را هم احتیاط أشنايي باحافظ

هم تعلق به دانشگاه تهران دارد و پس از وفاتم باز به سرکنسولگری ایران در ژنو (و یا هر مقام دیگری که دانشگاه تهران معیّن فرماید) تحویل داده خواهد شد. نکته ای که ذکرش را خالی از ضرورت نمی بینم این است که علاوه بر کتاب، مقدار بالنسبه زیادی هم اوراق و یادداشت و متونی که به صورت داستان و کتاب به قلم خودم هنوز به چاپ نرسیده است و تصور میکنم حیف است که از میان برود و مورد استفاده قرار نگیرد در صندوق های مقوایی که به زیان خون «کارتون» میگویند و دارای عرض و طول و ارتفاع بین ۴۰ تا ۵۰ و ۶۰ سانتی متر است دارم که آنها را هم با کتابها تقدیم دانشگاه تهران می دارم و امیدوارم جوانهای ایرانی با محت و با ذوق و دانش طلب بتوانند آنها را مورد استفاده قرار بدهند. علی الخصوص که در میان آن اوراق چند داستان از داستانهایم وجود دارد که هنوز به چاپ نرسیده است و حتی یک دو کتاب هم به قلم خود حقیر به صورت درهموبرهم موجود است که ایرانی با توجه واقع گردد و به چاپ هم برسد. در اینجا برخود واجب می شارم که از سه و مورد گرامی و بزرگواری که هیأت امنای این حقیر روسیاه را در کار روابط و مناسباتم با دانشگاه تهران به عهدهٔ بزرگواری خود گرفته و مخصوصاً در چاپ و نشر چند جلد از کتابهایم از جانب تهران به عهدهٔ بزرگواری خود گرفته و مخصوصاً در چاپ و نشر چند جلد از کتابهایم از جانب تهران به عهدهٔ بزرگواری خود گرفته و محصوصاً در چاپ و نشر چند جلد از کتابهایم از جانب تهران به میده بزرگواری خود گرفته و مخصوصاً در چاپ و نشر چند جلد از کتابهایم از جانب تهران به عهدهٔ بزرگواری خود گرفته و مخصوصاً در چاپ و نشر پند با یک دنیا صمیمیت تهران به عهدهٔ بزرگواری خود گرفته و مخصوصاً در چاپ و نشر پند با یک دنیا می می مانب

بدیهی است که دانشگاه تهران کمافی السابق مختار است که هر کتابی از کتابهایم را که به قدر کافی مفید تشخیص داد و هیأت امناء نیز تصویب فرمود کمافی السابق با شرایطی کسه جداگانه مقرر خواهد گردید به چاپ برساند و منتشر سازد. تنها خدا می تواند پاداش آن همه عمل خیر و با ثواب را به این چند نفر آدم خدادوست و خیرخواه عطا فرماید. انشاءالة. ژنو ۲۰ مرداد ۱۳۶۸

الاحقر بيد محمّدعلي جمالزاده

\_\_\_\_\_

## قرارداد و تصديقنامه

امضاکنندهٔ این تصدیقنامه سیّد محمّدعلی جمالزاده ساکن شهر ژنو (سوتیس) دارای شناسنامهٔ شماره ۲۶۶/۶ پسر مرحوم سیّد جمال الدین واعظ به موجب سند حاضر حق طبع و نشر کلیهٔ آثار قلمی خود را در حال حیات و تا سی سال پس از درگذشتم با شرایط ذیل به دانشگاه ذیل [کذا] به دانشگاه تهران واگذار میکنم:

۱: دانشگاه تهران حق دارد که با تصویب و مشورت هیأت امنای به گانهٔ فعلی (آقایان)

سند واگذاری آثار

ایرج افشار، دکتر محمّدابراهیم باستانی پاریزی، دکتر جواد شیخالاسلامی و با تغییری که شاید در افراد این هیأت امناء در آینده به میان آید)، هر یک از آثار مرا (کلیّهٔ آثارم) در هر موقع که مفید و لازم شمرد با مشورت و تصویب هیأت امناء و مصارفی که هیأت لازم و نافع شمرد به چاپ و انتشار برماند. خود هیأت امناء در این باب رأساً تصمیم خواهد گرفت و رأی اکثریت (یعنی دو رأی) کافی خواهد بود و در صورت لزوم یا عدم اتفاق ممکن است نظر مرا کتبا جویا شوند و مطابق آن عمل گردد. این ترتیب در زمان حیات من رعایت خواهد شد و پس از آن هرگونه تصمیمی در مورد تجدید چاپ آثارم و تعیین محلّ صرف درآمد با اکثریت دو نفر از اسه] نفر عضو هیأت امناء گرفته خواهد شد. تا موقعی که در حیات هستم ممکن است از درآمد فروش آثارم مبالغی جزئی به یکی دو یا مه نفر حواله کنم ولی بعد از من کلّ درآمدهای حاصل از فروش کتابهایم متعلّق به دانشگاه تهران خواهد بود و با تصویب هیأت امناء به مصارف لازم و سودمند علمی و فرهنگی خواهد رسید.

محل این گونه مصارف لازم و سودمند را هیأت امناء با اکثریت دو ثلث یا به انفاق آراء تعیین خواهد کرد. تا وقتی که در حیات هستم حق دارم طبع اثری از آثارم را بهناشر دیگری هم واگذار نمایم بهشرطی که دانشگاه حاضر نشود به همان شرایط ناشر دیگر عمل نماید. ولی البته با شرایط مساوی دانشگاه تهران حقّ خود را محفوظ خواهد داشت.

۲: در صورتی که ناشری با شرایط بهتر از دانشگاه تهران حاضر به نشر آثارم بشود هیأت امناء مکلّف است آن اثر یا آثار را به ناشر مزبور واگذار کند و درآمد آن را در اختیار دانشگاه تهران قرار دهد که مطابق ترتیب ذکر شده در این قرارداد به مصارف لازم و سودمند برسد. ژنر، ۲۵ مرداد ۱۳۶۸

سيد محمدعلى جمالزاده

\_\*\_

امضاکنندهٔ این تصدیقنامه سیّد محمّدعلی جمالزاده صاحب شناسنامهٔ شمارهٔ ۲۶۶/۶ پسر مرحوم سیّد جمال الدین واعظ به موجب این سند کلیّهٔ سهام خود را در دو شرکت سیمان تهران و شمال؛ باکنیّهٔ سودهایی که از این سهام تاکنون وصول شده و پرداخته به صاحب السهم نگردیده است به طور رایگان به دانشگاه تهران واگذار میکنم که عین سهام مذکور را در صورتی که هیأت امنایم یعنی آقایان (سه گانه) ایرج افتار و دکتر محمّد ابراهیم باستانی پاریزی و دکتر جواد شیخ الاسلامی صلاح دانستند نگاهداری کنند (به عنوان مهام متعقق به حماب مخصوص

4 - 1

آشنایی با حافظ

شده (به صاحب اسهام) در عرض سالهای گذشته در حساب مخصوص دانشگاه تهران (ب اسم حساب جمالزاده) واریز کنند که بعداً محلّ مصرف آنها با نظر خودم و تصویب هیأت امنای سه گانهٔ فوقالذکر تعیین گردد. اینجانب از هیأت امناء استدعاکرده و دستور دادهام که در این گونه موارد به پیشنهادهای دانشگاه تهران مربوط به اقدامات مفید علمی و فرهنگی که ممکن است بودجهٔ آن را از همین محلّ سود اسهام یا قیمت فروش آنها تأمین گردد همچنین برای انجام طرحهایی که به نفع فقیران و مستمندان است اولویّت قائل گردند. توفیق دانشگاه تهران و هیأت امنای سه گانه را در راه انجام خدماتی که به عهدهٔ آنها و اگذار کردهام از خداوند. متعال خواستارم.

ژنر، ۳۱ مرداد ۱۳۶۸ بید محمّدعلی جمالزاده



جمالزاده حقیر صدساله این حقیر سید محمد علی جمالزاده در عین صحت و استفامت مزاج اظهار می دارم که پس از وفاتم قوطی های مقوایی یادداشتها و خاطرات گوناگونم و دفترچه های خاطراتم به توسط سرکنسولگری دولت جمهوری اسلامی ایران در ژنو به مازمان اساد متی ایران واقع در تهران تعلّق خواهد گرفت، امیدوارم که با توفیقات الهی، کمک و لطف هموطنان دانشمند و بلند همتم طرف توجه قرار بگیرد و قسمتهای مفید و ارزش دار آنها را به صورت کتاب (و حتی المقدور به خط نستعلیق ممتاز) به چاپ برسانند و به قیمت ارزان به هموطنانم (علی الخصوص آنهایی که رغبت مخصوص به این نوع نوشتجات دارند) بفروشند و برای من به عالم محشر رفته طلب آمرزش نمایند. آمین.

۶ خرداد ۱۳۷۰ هجری شمسی مید محمدعلی جمالزاده توضیحاً می افزاید که سابقاً هم چند قوطی مقوایی بزرگ با صندوق های کتابهایم از ژنو به دانشگاه تهران فرستادم که رسید آنها رسماً برایم مرقوم داشته اند که نگاه داشته ام و شاید دانشگاه تهران موافقت فرماید که آن قوطی ها را هم به سازمان نامبرده در فوق و اگذار فرمایند ولی بستگی به میل و تشخیص دانشگاه و هیأت امناء محترم دارد. انشاه الله. سید محمدعلی جمالزاده

۲ - ۲

ورب عرصرا هرن مسند ر رو المراج الور ورعان مند راست م للارسين الرارودة توطرا برتواج باردار الدود فالتراكم وللوعظ فالرم تواعل فرد كم بي مريد مريد الد در والملك مراران مري الدان رام در تدران تعلق جوله المشابرون با با ترد ها الان ال مسط ن دسبه المراجلة عمام طف تدخونه كرد جمية رغير والمتدر بالاسعر المسائل سرارد خلق ليامو زمول مديدي تمسار مركا سرا وتعمر ارزان مرج م اسم معرم الدار لرز تترك رو لمنظم محمد لازم بورشه وماجري المخدر فم طل الرزار المسر المري ترصامی از لد کم منت هم مروطی ولی می مرابع از مرابع افرانی المرعوص

اظهار نظر قزوینی دربارهٔ «یکی بود و یکی نبود» ۱۹۲۲ دساس ۱۹۲۲

دوست عزیز محترم اینروزها به واسطهٔ تعطیل ایام عید اینها، چون چند روزی بالنسبه فراغتی دارم لهذا از جمله چیزها که خواندم (یعنی مکرر و به دقت خواندم و الاسابق یک مرتبه سرسری خوانده بودم) کتاب «یکی بود و یکی نبود» سرکار است. شهدانه که از عمر خود برخوردار شدم و حلاوت عبارات روانتر از ماء زلال و گواراتر از رحیق و سلسال آن کام روح و قلب بلکه تمام وجود مرا شیرین تمود. الحق در شیرینی و سلاست انشاء و روانی عبارت و فصاحت لفظ و بلاغت معنی و انتخاب مواضیع نمکین و در عین اینکه زبان رایج محافل بلکه کوچه های تهران است از کلمات عامیانه و بازاری و مبتدل پاک بودن نمونهٔ کامل العیار زبان فارسی حالیه است و اظهر صفات بارزهٔ آن شیرینی و حلاوت است که هیچ لفظی دیگر پیدا نمیکنم برای تعبیر از این حسی که انسان از این نوع انشاء میکند. آشنایی با حافظ

شکّر شکن شوند همه طوطیان همند زین قند پارسی که به بنگاله میرود و حس دیگری که شخص میکند این است که گویا کاتب اصلاً مسوده هم تکرده است بلکه به قول انوری: «برداشت کلک و کاغذ و فرفر فرو نوشت».

گویا همان طوری که حرف میزند و میزنند قلم و کاغذ را برداشته و فرفر فرو نوشته است. اگرچه اهل این کار (و بقول مرحوم حبل المتین) «واقفان رموز» میدانند که چقدر زحمت کشیده شده بعد از طبع خداداد که اینطور از سکه درآمده است. ولی کاتب شیوای آن چنان با استادی رنگ و روغنزده و مشاطه گری این عروس هر هفت کرده را نموده که به نظر به کلی آب و رنگ طبیعی در نهایت سادگی می آید.

غرض کلی از عرض این عریفه اینست که میخواهم فقط خدمت سرکار عرض کنم که اگرچه نمیدانم که درست الان سرکار در چه کار و بارید و در چه عوالمی سیر میکنید، ولی شخصي كه داراي قوة ابداع اين نوع عبارات حيرتانگيز كه تالي سحر است ولي سحر حلال باشد و به هو عذري كه باشد از قبیل تحصیل امر معاش و قدرنداني هموطنان و غیره و غیره مشغول کار دیگر بشود یا به کلی مشغول کار دیگر شود و در این بحبوحهٔ تلاطم امواج فتن و هجوم حوادث ناگوار نسبت به زبان فارسی که الآن زمامش به دست مثتی اجلاف هرزهدرای که هر را از بر تمیز نمیدهند افتاده خاموش بنشیند و منتظر فرج غیبی و مددخدایی یا اتفاقی دست بر روی دست گذارده هنر خود را بروز بدهد و بگذارد که این جوانان سبکسر اشتر گاو یلنگ که نه سواد عربی دارند و نه سواد فرنگی و نه سواد فارسی زبان فارسی را به دلخواه خود شرحه شرحه کرده تا آنکه ضربت آخری را بر او بزنند در مقابل خدا و در مقابل وجدان عمومی و در مقابل وطن مــــُول و مؤاخذ بلکه گناهکار و جانی است و آن «حقیقت» مطلق که همه در بي أن من حيث لايشعر ميدوند انتقام خود را از او خواهد كشيد، چه هر كه قوهٔ خدادادي هنری از هنرها راکه دست غیبی یا طبیعت یا اتفاق در وجود او ودیعه گذارده است در غیر موضوع خود صرف کند هم از اینجا رانده و هم از آنجا مانده خواهد شد. چه پرواضح است که اگر ویکتور هوگو را مثلاً رئیس پستخانهٔ پاریس یا یکی از اجزاء آن میکردند هم هنر طبیعی او غیر منبع میماند و هم یک رئیس درجهٔ اول پستخانه از آب بیرون نمی آمد. چه وی برای آن خلق نشده بود و همچنین اگر پاستور را سفیر لندن یا قونسول حلب مثلاً میکردند و قر عليهذا فعلار و تفعلار.

و از طرف دیگر اگر انسان منتظر پیدا ئندن موقعی مناسب تر و اوضاعی مساعدتر و روزگاری مهربان تر بشود، چه بسا که تا آخر عمر درین هواجس نفسانی خواهد ماند. زیرا هر چه هست در خود انسان و در مساعی خبود انسبان است، «لیس للانسبان الا منا سبعی و

انالانضيع اجر من احسن عملا.

من خیال میکنم که موقع زبان فارسی الآن خطرناکترین مواقع تاریخی آن است. چه در وقت تسلط عرب و باز بعدها در موقع هجوم مغول ایرانیان در کمال وضوح و خوبی برتری نژاد و تمدن و عنصر خود را نسبت به امم غالبه می دانستند و با اینکه کلمات و تعبیرات آن دو قوم مذکور را خواهی نخواهی بسیار اخذ میکردند به آنها و نژاد آنها و ژبان آنها به دیدهٔ حقارت می نگریستند و آنها را عرب... برهنهٔ بیابان گرد و شیر شترخوار و سوممارخوار خطاب میکردند، مغول که جای خود دارد.

شخص شما با اینکه به کلی جوان هستید به واسطهٔ این هن خارقالعادهای که از این کتاب «یکی بود و یکی نبود» ابراز کردهاید بر «واقفان رموز» مدلل ساختهاید کـه یکـی از بـهترین اسلحهٔ قتالهٔ این دشمنان وطن را خداوند در دست شما ودیعه نهاده است و معنی این ودیعه نهادن اسلحه امر به جهاد است «فقاتلوا الّتی تبغی حتی تفیّ الی امراقه» به قول خاقانی

تویی خاقانیا سیمرغ اشعار برین کرکس نگاران بال بشکن دهان ایلهان دارند بردوز بسروت رویسهان دارند برکن همه چون دیگ بیسر زاده اول کنون سسریافته یعنی نهنبن همه بی مغز از بن یافته قدر که از سوراخ قیمت یافت سوزن عسمود رخش را سسازند قسبله نهند آنگاه تهمت بر تهمتن لقیشان در مصادر کرده صفعول دو استاد این ز تبریز آن ز زوزن هر چه آنای تقیزاده در خصوص این اولاد ناخلف ایران در بولن به بنده می فرمودند من درست باور یا حس نمی کردم تا بر حسب اتفاق متدرجاً با یکی دو سه نفر از این طبقه فرزندان عاق وطن ملاقاتی دست داد، دیدم کار خیلی از آن هولناکتر است که به تصور بیاید.

زبان فارسی به سرعت برق قاطعرو به انحلال است. هر کس در هر گوشهٔ دنیا به هر اندازه هنری درین خصوص دارد و دقیقه ای بل آنی غفلت بورزد یا مسامحه کند یا حجب و شکسته نفسی بورزد یا یأس و ناامیدی به خود راه دهد و از این جنگ نور و ظلمت و علم و جهل و یزدان و اهریمن کناره گیرد مستوجب لعنت خدا و ملائکه و انبیاء و اولیا و جمیع مردم بر او و بر جمیع اعقاب و احفاد او تا روز قیامت خواهد شد و در شریعت معنوی و طن خونش مباح و مالش حلال و خانه اش خراب کردنی و جسدش مثله ساختنی است.

و به عقیدهٔ من شخص شما که اَقای میرزا سیّد محمّدعلی خان جمالزاده اید یکی از آن اشخاصید که در درجات اول یکی از این دو طبقه خواهید بود که المنجعل له عینین و لمانا و شفتین هدیناه النجدین.

امیدوارم که از طول مفرط این عریضه و از تندی بعضی عباراتش نرنجید. من نظری به شخص جمالزاده دوست عزیز خود نداشتم. روی سخن من با آن کسی است که یکی بود و یکی نبود را نوشته است، هر که می خواهد گوباش و هر اسم که دارد گو داشته باش و هر جای عالم که خواهد گو مسکن داشته باش و باز مکرراً از طول مفرط این کناغذ خیلی معذرت می خواهم.

۲۸ دسامیر ۱۹۲۲ مخلص حقیقی صمیمی، محمد قزوینی

> نامهٔ جمالزاده به امیر مهدی بدیع (نویسندهٔ یونانیان و بربرها)

78 Florissant (Genève)

قربانت گردم ، مرقومهٔ شریف را زیارت کردم توضیحات و اوراقی را هم که ارسال فیرموده

ژنو ۱۹ ژویه ۱۹۶۲

بودید رسید و سایهٔ یک دنیا سپاسگزاری گردید ۲۵ صفحهٔ بزرگ از «L'autre face de d'histoire) را برایم فرستادهاید خواندم و المت بردم. چه زحمتی کشیدهاید و نفهمیدم چرا از طبع آن منصرف گردیدهاید. بدیهی **است که اگر به چاپ** برسد یک دنیا دشمن و مخالف برای خود خواهید تراشید و مایهٔ دردس فراوان خواهد گردید و ماهها و بلکه سالیان دراز باید جواب معترضان راتهیه فرمایید و کار **عاقلاتهای** نیست و با همهٔ کارهای مقید که در پیش دارید این مباحثات و مشاجرات طولان**ی قوزبالاق**وژ خواهد گردید ولی از طرف دیگر هم باید تصدیق نمود که این حقایق هم ب**اید گفته شود چ**یزی که هست وقت باقی است و شاید **ج**ند سال دیگر بیشتر مقرون بهصلاح <mark>باشد و معنوم</mark> است که ایرانیان بـه چـه انـدازه خـوشحال خواهند شد که یک تن از هموطنانشان پسی از در هزار سال صدای حقیقت (یا تسمتی از حقيقت را) به گوش دنيا برساند خوب است از همين اکنون يادداشتهايي را که در اين موضوع جمع آوری فرمودهاید پاکنویس بکنید یعنی با ماشین بنویسید و البته در ایس صورت اگر رونوشتی هم برای ارادنمند بفرست<mark>ید مایهٔ تشک</mark>ر خواهد بود چون اگر شخص خودتان به کلی از چاپ و انتشار آنها منصرف باشید بن**ده (به شر**ط بقای عمر) راضی نخواهم شدکه ثمر این همه مطالعه و تحقيق و زحمت بىحاصل بماند و لااقل اقدام به ترجمهٔ أنها (خواه خودم مترجم بائم یا کس دیگری را مأمور ای**ن کار نمایم) خوا**هم نمود و یا به صورت رساله و یا مقاله به چاپ خواهم رسانید (البته و صد البته به اسم شریف خودتان). چیزی که هست اینکه معروض داشته بودم که در صدد تحقیق دربارهٔ شکست هخامنشیان و ساسانیان هستم از نظر دیگری است من معتقد شده ام که فساد تاشی از استبداد سیاسی (حکومت)، و مذهبی نیاکان هخامنشی و ساسانی ما اسباب تنوّل و سقوط آنها گردید و همین فساد تا به امروز دامنه پیدا کرده است و دمار از روزگار ما برآورده است و روی همرفته میخواهم به هموطنانمان بگویم که تا استبداد سرنگون نگردد و از ضمیر و طبایع ما ریشهکن نشود (و یا اقلاً تخفیف فاسد نیابد) فاسد خواهیم ماند و مردم فاسد نمی توانند مزهٔ سعادتمندی و عافیت حقیقی را بچشند. در این زمینه کارهایی کردهام که ناتمام است و البته اگر مطالبی احیاناً درین موضوع به خاطر شریف برسد و برایم بفرستید خلیی ممنون خواهم شد. خود سرکار هم شاید بی قایده نباشد اگر فصلی بر فصول کتاب «در پس اَینهٔ تاریخ» بیفزایید و پارهای مزایای لشکرکشی یونانیان را به صفحهٔ ایران و شاهنشاهی ایرانیان (اگر واقعاً مزایایی داشته باشد) بیان بفرمایید ولو ایس مزايا و محسّنات بلا ارادهٔ اسکندر و بالطبع بوجود آمده باشد، بالاستقلال از خواست و اراده و نیّت امکندر. (در صفحهٔ ۱۳ حاشیه ۵٪ و صفحه ۱۷ حاشیهٔ ۴ در متن ماشین نویسی نیامده است اگر برایتان ممکن باشد تکمیل بفرمایید خیلی ممنون میشوم).

### آشنایی با حافظ

یک جوان ایرانی به اسم جلال آل احمد مقاله ای در مجلهٔ تازه ای دارد به عنوان «غَرْبُزدگی» بانظریّات عجیب و خواندنی می فرستم که ملاحظه فرمایید و برایم پس بفریید. تشنّج فکری در میان جوانان ما زیاد شده است و علامت خوبی است زلی متأسفانه بیشتر همان تشنّج است تا حرکت به طرف مقصد و مقصودی. اخیراً به گوتینگن رفتم و در دانشگاه آنجا کنفرانسی دربارهٔ «رستاخیز ادبی ایران» دادم و با عده ای از جوانان محصّل ایرانی آشنا شدم یک نفر از آنها تز دکترای خود را به من یادگار داده است که علمی است و از عهدهٔ فهم آن برنمی آیم آنرا نیز می فرستم که اگر حوصله داشته باشید بییند و پس بفرستید. دیروز برایم کتابی رسیده است

> Rudo ph Gelpke Die iranische Prosaliteratur im 20 Jahrhundert 1<sup>er</sup> Teil (Grundlagen u. Voraussetzungen) 1962. Otto Harrassowitz, Wiesbaden

نامه به امیرمهدی بدیع

98 Florissout ( Jenere)

كرن ١٩ فرد ١٩٠١

مرور مريف مان التكراب توحيات وادراج ما م لا المرود وار المر الم م مات المودن to to mate frie de f. his la cue . Spirite ro nifun fer بنا ارتبه التي خوام والذشيم . به رقم كمكود المد مله مع الدطيع أن معرف المريد به من المن الم که او بسب بر الک مذا وسی وای قمع بر ان تحق خواصد تر در در وا به دردسر اردان خوانه اس د ما بردا و المرسان فالابد جواب معترف زمرا المدود فد ولا وعاقلته الاست ومع عد كالأرموز مركس دادر ایم مراف ات د من جوات طلال قدر بلاتوز نوابر را از دور بعم م بد مقدرت لف فلو ما المرام مع المراد م الحقاق بالد المعالي حيار الدارية وأحت بالابت ومنام حسيس الأكريش ترمترون تعلل بمشعد دمسوبه ایدان فه مدانان بوم از تکام در مد تم در مدین و در طفات و دور مرزون and the state در مراجع المع أورن وكادو الرياكم ومركب والني والارتي مراجع المالي مراجع المالي المراجع المراجع المراجع all for first يه المات ومرسد ، في مرجاد الله حود أكم مرمر وران اللي الرج مر ورق وما فلا العر ، مريد مذر ( نرط مترى مرم مرور) رور مرور مرور مرور مرا الدو محمي در حكى با حاصر مام ولا آدم المتاب ترجع أبها ( مواه من مترج ، شم ما كر د مرد المحمود في اريا ) حواله محد ی تصورت بر که در آب که می سیوان مرا برد ( السب و صعالت مر مرا الدو ا

أشتايي باحافظ

من ام مهد فون عموم که ، استعباد مر کوز علا و از جمير و طبيع ما مرتب تود ( در افلا تحديث نا بر) ما مه خواص ما مرد مردم ما مه منهواندز مرا مو د تر مد مرد مانسیت می داد مجسب و ... مدین مسیر کا دو کراروں کا تاکا ہے۔ ورقشہ اگر سطاہ ہوجی گار سر مصوب کا طرمت ہے۔ ورام خرمت مر کا مورد کے تمون کو کم جروس رد من مد من مرد اكر حص روض كر - « «در المراج من مواند مرد مرابع مراج » مواند در بارد الم مرابع والركر ما من ورد مع مداريان وى مر مزدان ور الكرداد، مردوع والته رد من ورد مع الم الم ال مرمحت تت بلااران استخدر ب للسر مرجود الرب بن و الاستعادل ارس است و الارد ونيت اسكر (رور معرفه ۲۰ هار ۲۰ ۲۰ و معقد مور مارت ۲۰ روبق مان و مرب الدر آن ولک . من المرور من المرن المرا) . مستران وساخروسم حدور آل دهر شواله الار معد زمان رادر الموان الاغر مدرار موان مبدين المار سريم كم مد محاد المراس درام مر موردد . " متبع در ارسان جران المروري المت وعلا وبهت ولرتدما، مترمان تضخ بهت مرك لاشمر ، دستيوم ، الحير، بالأليش من مردر راف ، آب كموام روابد ، رتر خراد داران ، ولا مرج معال ارجوان مح مدارا فر ترس مرت كم يولد أنها سر دلتوا برودرا من وركار داريت كم عديه الد ورف له أن يرمن الرائر مراجع کم اگر وصلی ایک در این سان و در دور مدیر ני ניעין ציגריי איין איירין Die Vranische prusalikeratue in 1: Teil ( Junder Con i Vernices 2. Tzinger) 1962. atto Havrassowitz Wienhaden

## جواب امیر مهدی بدیع به جمالزاده

Ascona-Al Fenaro di Sotto.

Le 22 juillet 1962

دوست بزرگوارم از اینکهبار دیگر بنده را با گفتار و توجهات پدرانه خود دلشاد فرمودید تشکر بسیار دارم.

چرا از طبع آن اوراق و آنچه دربارهٔ تحدن ایران قدیم گردآوردهام صرفنظر میکنم حکایتی است که شرح آن در چند جمله نخواهد گنجید هم این بس که عرض کنم اگر هم فرضاً چاپ و نشر شوند آنانم به زمزم نخواهند شست و اینانم نیز نخواهند سوخت. مقصود کشف حقیقت است نه فروش متاع...

نوشتههای آقای Gelpke را با شوق تمام ورق زدم کتاب عزیزی است سفارش میدهم برایم یکه نسخه بفرستند.

رسالههای نوجوانی را نیز به دقت دیدم چه خوب می بود که محصلین ایرانی که به فرنگ می آیند کم و بیش و به حد امکان خویش راه ایشان را پیش می گرفتند که راه راست است اما «کتاب ماه» و مغربزدگی!

باید عرض کنم که در فریاد از غربزدگی با آقای آل احمد هم صدا هستم اما... اما همان طور که خود ایشان بسیار خوب فهمیده و گفته اند باید فهمید و گفت که غربزدگی ما از پار و پیرار نیست. سیروس جوان پسر داریوش دوم و برادر مقتول خشایارشا (که شاید بعد از سیروس بزرگ برجسته ترین عنصر خاندان هخامنش بوده است) در تقلید از یونانیان پیشوای غربزدگان ایران است. اما باید دانست که همان طور که ایشان گفته اند اگر خاندان ارشک که خود را از دودمان داریوش می دانستند و ۲۸۶ سال در ایران فرمان روایی کردند روی سکه های خویش به زبان یونانی خود را یونانی دوست (۸۸۶ سال در ایران فرمان روایی کردند روی سکه های نسبت میاهات دارند از روی اتفاق نیست و شمارهٔ اول «کتاب ماه» که مقالهٔ اول آن از است: مقالهٔ آخر آن از است: اما ست خود دسته گلی از غربزدگی است! و سبب آن روشن است: مقالهٔ آخر آن از Mistral است خود دسته گلی از غربزدگی است! و سبب آن روشن است: تمدن ایران هم ریشهٔ تمدن یونان قدیم است و تمارهٔ اول «کتاب ماه» که مقالهٔ اول آن از است: مقالهٔ آخر آن از است مدان بردگ علم است و تمدارهٔ اول «کتاب ماه» که مقالهٔ اول آن از ماست: تمدن ایران هم ریشهٔ تمدن یونان قدیم است و تمداره اول «کتاب ماه» که مقالهٔ اول آن از دوشن است: نمانده ایم و باید کتب استادان بردگی علم و حمدن مغرب حاصل تمدن یونان و ما که در تموین این تمدن که وجهی از تمدن ایران است سهمی داریم از تشنجات دورهٔ زوال بی نصیب نمانده ایم و باید کتب استادان بزرگ علم و حکمت ایران را از بوعلی تا اندین کاشانی دید نمانده ایم و باید کتب استادان بزرگ علم و حکمت ایران را از بوعلی تا اندین کاشانی دید نمانده ایم و باید کتب استادان بزرگ علم و حکمت ایران را از بوعلی تا می الاین کاشانی دید نمانده ایم و باید کتب استادان بزرگ علم و حکمت ایران را از بوعلی تا خوان در مکتب ار سطو نوسیرالدین طوسی را با منابع یونانی مقابله کرد تا فهمید که استادان، خود در مکتب ار سطو آشنایی با حافظ

بزرگ شدهاند و بعد از ۲۵۰۰ سال که ایرانی به جانب مغرب مینگرد وقت آن نیست که تطارش را به قافله چین و هند ببندیم.

غوبزدگی را شرقزدگی آنهم شرقزدگی عوامفریبانی چون Malraux (که در ۲۰ سالگی علمدار انقلاب جهانی بوده و در ۶۰ سالگی وزیر استبداد است) دارو و مرهم نیست و نیز با بُتشکستن خواه بُت نادرشاه افشار باشد خواه آقای فروزانفر رفع بلا نمی شود کرد چه سلطان محمود هم در سومنات بت زیاد شکست. وقت آن است که از برای آخرین بار مردگان (منجمله دارسی و امثالش) را در گورکنیم و بدانیم که هو چند ماه یک بار نعش این مردگان را به میدان کشیدن تلف وقت است و تفرقهٔ فکر.

وقت آن است که تمدن مغرب، یعنی تمدن، وا ارث پدری اروپائیانی که در تشنج فترت و زوال افتاده و اصول اصلی تمدن را فراموش کرده یا اصلاً یاد نگرفتهاند ندانیم.

وقت آن است که بدانیم و نشان بدهیم که ما هم در تکوین و رواج این تمدن سهم و بخش میراثی داشته و داریم و خود هنوز نمرده ایم. وقت آن است که به نفس خود اعتماد پیدا کرده و بدانیم که هستیم و چه هستیم و اگر هنوز کسی هستیم و چیزی به گمراهان چپ و راست خواه از شیراز باشند خواه از بغداد خواه از تهران خواه از پاریس بگوییم لاآ آغبد ما تعبد و ق و حملهٔ آخر را، که قدم اول مردی و مردانگی و شرط اول حفظ آزادی و حیثیت بشر است، نیز فراموش نکنیم. لَکُمْ دِیْنَکُم وَلِیَ دِین. یا معذرت از طول کلام.

قربائت امیرمهدی یدیع

نامهٔ جمالزاده به امیر مهدی بدیع

#### ژنو دوشنبه ۲۵ ژانویه ۶۴

#### 78 Florissant

#### Genève

قربانت گردم امروز صبح دیباچهٔ کتاب را که برایم ارسال فرمودهاید دریافت داشتم و با ولع و لذّت بسیار خواندم و اکنون در انتظار خودکتاب روزشماری میکنم. گمان میکنم خوب بود این مقدّمه با تغییراتی به صورت Conclusion و Epilogue در کتاب میآمد چون میترسم خوانندگان فرنگی با مطالعهٔ آن از روی تعصّب ذاتی که قرن هاست در ضمیر و خاطر آنها ریشه دوانیده است همینقدر بگویند نویسندهٔ این کتاب یک نفر ایرانی است و از همین مقدّمه و لحن آن معلوم است که از راه تعصّب مطالبی جمع کرده است که هم به نفع نظر و تخیّلات اوست و زیاد در پی کشف حقیقت نبوده است و ممکن است با حمین نوع تخیّلات و صغری و کبراها دیگر به مطالعهٔ خود کتاب نپردازند لهذا جسارت ورزیده به عرض می رساند که شاید بهتر باشد در مقدّمه همین قدر تذکّر داده شود که انسان جایزانخطاست و طبعاً و فطرةً متعصّب و جانبدار است و صفت بی طرفی برای تاریخ نویس و اهمیّتی که به objectivite امروز داده می شود در سوابق ایام چندان طرف توجّه نبوده است و از پدیده های پس از رونسانس است و لهذا ما در این کتاب سعی خواهیم داشت که از لابلای آنچه مورخین نوشته اند (و متأسّفانه حتّی یک نفر آنها ایرانی نیست مگر آنکه مثلاً تفاسیر اوستا را هم نوعی از تاریخ بدانیم) پاره ای حقایق را به دست باوریم تا بلکه در آینده برای مورخین زمینهٔ صاف تر و روشن تری تهیه شده باشد. حضرت آقای بدیع قربانت گردم ما نباید فراموش کنیم که مردم دنیا۔ حتّی اساتید عینک و ریش دار ـ به قول قرآن عموماً ظلوم و جهول هستند و بقول همشهری خودتان عین القضاة «زندانیان تعصّب» هستند و «محبوسون فی مضایق العقل» همشهری خودتان عین القضاة «زندانیان تعصّب» هستند و «محبوسون فی مضایق العقل»

شما که خدای حلم و حزم و خردمندی و دانش هستید صدیار بهتر از ارادتمند خود این مطالب را میدانید و لابد در طول زندگانی مکرّر در مکرّر دستگیرتان شده است که گاهی لحن کلام احمیت بیشتری از خود کلام پیدا میکند و سلونی [کذا] قبل ان تفقدونی [کذا] به ما می نهماند که مردم روزگار عادت دارند که قبل از آنکه به حرف آدم بیچارهای گوش بـدهند سرش را ببرند و خونش را بریزند و من خودم در آلمان مکرر شاهد و تماشاگر قضابایی بودم که مؤیّد این ادّعاست (یا این حقیقت جاودانی). خلاصه آنکه در عالم ارادتمندی صادقانه و خالصانه جسارت ورزيده به عرض مىرساند كه ممكن است بعضى از فرنگيها لحن اين مقدّمه را قدری تند بدانند و معتقدم که اگر ملایمتر باشد تأثیر بیشتری خواهید داشت و بیه قبول فرنگیها خواننده را engagéd خواهد کرد که ذیالمقدمه را هم با صبر و رغبت بیشتری بخواند تا به آخر برسد و خودش نتیجه بگیرد و به همان conclusion نهایی که مقصود و منظور جناب عالی است برسد. چیزی که هست حکمت آموختن به سقراط (یا به ارسطو) فضولی و بیادبی است و جداً معذرت می طلیم ولی اگر آنچه را به خاطر میرسید به عرض نمی رسانیدم به دوستی و ارادتمندی و به احترام و سپاس از حقیقت خیانت رفته بود. خداوند به شما تندرستی و عمر دراز و شادمانی بدهد تا حقایق بسیاری را با این زبان ممتازی که دارید و هدیهٔ خدایی است روثین ساخته به مردم نادان... مورخین روم و یونان که اینهمه تیناقض دارند بگذارید پدر یکدیگر را بسوزانند چرا باید یک نفر ایرانی آتش به کاخ عظمت آنها بزند؟ موجبات خرابی را فراهم ساختهاید که عبارت است از آن همه شهادتهای دروغ و مجعول و ضد و نقیض، همانا نقل آن خانهٔ آنها را خراب خواهد کرد و خواننده اگر یک مثقال فهم داشته باشد خودش ملتفت خواهد شد. آنهایی هم که فهم و ادراک ندارند بگذار تا بمیرند در عین خودپرستی و نفهمی قربانت جمالزاده.

دو سه کتاب نزد بنده دارید (مانند خاطرات امینالدوله) آیا باید پس بفرستم یا لازم ندارید؟

در یکی از نامههایتان مرقوم داشته بودید مجلهٔ لاپلانت تقاضای همکاری کرده و مقالهای خواسته است خدا بخواهد قبول بفرمایید سرگرمی خوبی برای جناب عالی و راه استفاده واستفاضهای برای ارادتمندان علیالخصوص بنده خواهد بود.

# **Understanding Hafez**

By: Seyed Mohammad Ali Jamalzadeh

81, 20, 2

## TEHRAN - 2000

